
(LO QUE ESTÁ MÁS ALLÁ DE ESTA PÁGINA, DE ESTA PALABRA, DE NOSO-
TROS MISMOS)

PERDÓN POR EL TEATRO

(DE LA PALABRA)

(¿HAY ALGÚN TEATRO QUE NO SEA EL DE LA

PALABRA?)

(¿HAY ALGUNA PALABRA QUE NO SEA PARTE DE UN

TEATRO?)

¿Hay alguna teoría que no implique
una práctica? Relaciones entre conocimiento
teórico y conocimiento práctico 

En Castellio contra Calvino, Stefan Zweig recoge la famosa senten-
cia del humanista Sebastián Castellio, «Matar a un hombre no
es defender una doctrina, es matar a un hombre». El contexto
de la frase es el proceso judicial contra Miguel Servet, que ter-
minó con su muerte en la hoguera. El contenido de la cita
puede resultar excesivo para discutir las relaciones entre teoría
y práctica, pero su lógica se mantiene más allá de la cualidad
del acto. Hacer algo por defender una idea no es defender una

(¿POR ESO NECESITAMOS PALABRAS, PARA TENER PARTE DE LOS OTROS,
PARA DEJAR DE SER NOSOTROS MISMOS?)

UNA POSIBILIDAD (DE SALVACIÓN)

NO EN LA PALABRA

SINO DE LA PALABRA

(¿QUÉ SIGNIFICARÁ «SALVARSE DE LA PALABRA»?)

LA PALABRA ES EL HORIZONTE (HISTÓRICO) QUE NOS DA LA POSIBILIDAD

DE UN SENTIDO

QUE, SIN EMBARGO, NO SE ENCUENTRA DENTRO DE LA PALABRA

(ESTO ES UN TRABALENGUAS)

LO MEJOR ESTÁ FUERA

LO FUNDAMENTAL ES LO OTRO, A LO QUE NO SABEMOS PONER PALABRAS

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 99



las ideas en términos absolutos, Marx insiste en esta falsa dico-
tomía:

El problema de si al pensamiento humano se le puede atribuir
una verdad objetiva, no es un problema teórico, sino un pro-
blema práctico. Es en la práctica donde el hombre tiene que
demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poderío, la
terrenalidad de su pensamiento. El litigio sobre la realidad o
irrealidad de un pensamiento que se aísla de la práctica, es un
problema puramente escolástico55.

Pero aunque todo pueda reducirse a una cuestión de prác-
ticas, como señaló Castellio denunciando la lógica perversa de
Calvino, el mundo de las ideas y el mundo de la acción operan
de forma distinta. O dicho de otro modo, hay una diferencia
sustancial entre defender una idea y matar a un hombre. La
división entre teoría y práctica atraviesa la cultura contemporá-
nea, recogiendo la herencia de otras divisiones como pensa-
miento y acción, o mente y cuerpo. La novedad que trae la
modernidad no es el nacimiento de la teoría, sino la creciente
valoración de las prácticas, a lo que apunta la cita de Marx, que
por oposición han hecho visible el otro lado. Es con relación a
estas como el espacio y la función de la teoría se ha ido redefi-
niendo en un complejo diálogo que esconde más de lo que
muestra. La confrontación entre teoría y práctica obliga a revi-
sar la aparente condición teórica de la propia teoría, sacando a
la luz su dimensión práctica. El escaso cuestionamiento de las
prácticas básicas que sostienen el ejercicio de la teoría, como
las formas de escribir, discutirla o exponerla, hace que se haya
buscado una relación de complementariedad con otro tipo de
prácticas de algún modo subordinadas a la teoría, que legiti-

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 101

55 Karl Marx y Friedrich Engels, Tesis sobre Feuerbach y otros escritos filosóficos [1845],
trad. W. Roces, Barcelona, Grijalbo, 1974, p. 6.

idea, sino hacer algo. Son dos lugares distintos: matar lleva la
lógica de la acción en cuanto forma de ponerse en relación con
alguien a su extremo más ilógico, suprimir al otro; mientras
que defender o rechazar una doctrina, como era el caso en la
polémica entre Calvino y Servet, es una actividad que por tra-
bajar con las ideas tiene menor visibilidad como acción. La
distancia que separa estos planos, en cierto modo tan nítida,
tiene algo de ideal, o teórica. Desde un punto de visto práctico
es imposible considerar una idea fuera de una situación pre-
cisa, atravesada por intereses, inclinaciones y afectos, que son
los que terminan convirtiendo esa idea en una sentencia de
muerte o algún otro tipo de acción. 

Aunque teóricamente es posible considerar un medio
habitado únicamente por las ideas, un plano puro de los pen-
samientos, desde un punto de vista práctico es imposible desli-
gar una idea de un momento, un lugar y unas formas concretas
a través de las cuales se realiza. En otras palabras, no existe una
idea al margen de una práctica que la sostenga. Histórica-
mente, la universidad ha sido el espacio por definición de un
conocimiento que no está al servicio de ningún interés ajeno al
desarrollo del propio conocimiento, lo que motivó la defensa
de la libertad de cátedra como un rasgo histórico de esta insti-
tución que expresa su necesidad de autonomía. No obstante, el
hecho de poner el conocimiento al margen de los vaivenes
políticos, un conocimiento que será calificado de científico, ha
funcionado como un arma de doble filo. La gran falacia de la
teoría es creer en la posibilidad de un conocimiento que no se
apoye en unas prácticas que lo articulan socialmente y le dan
una forma determinada. Lo que la contemporaneidad ha
puesto de manifiesto con el creciente interés por las prácticas
no es la existencia de un conocimiento teórico, sino al contra-
rio, su imposibilidad, o en todo caso los privilegios que lo sos-
tienen. Ya en las Tesis sobre Feuerbach, donde se anunciaba el fin de
la filosofía clásica alemana, ligada también a la posibilidad de

100 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA



campos se han conformado históricamente, parece claro: tanto
la teoría como la práctica definen fenómenos suficientes en sí
mismos. En algún sentido, ni la teoría necesita de las prácticas,
ni las prácticas de las teorías. Basta con echar un vistazo a la
historia para darse cuenta de hasta qué punto uno y otro lugar
se han desarrollado de forma autónoma. Teorías que no hay
cómo demostrar, ideas con escaso asidero en el mundo real o
discursos con dudosas probabilidad de éxito, han movido el
mundo de la religión, la política y el arte sin necesidad de nin-
guna práctica que demuestre la veracidad de estos lugares teó-
ricos. Por su parte, una práctica basta con que funcione para
que, más allá de ninguna explicación teórica, tenga un sentido
y un provecho. 

Plantear la relación entre teoría y práctica desde algún tipo
de continuidad supone situarse únicamente en el plano teó-
rico. La aparente horizontalidad de esta continuidad termina
desequilibrándose siempre hacia el mismo lado, el lado de la
teoría como principio que debe dar cuenta de una totalidad.
Solo desde la ruptura es posible establecer una relación entre
teoría y práctica que reconozca a cada una de estas dimensiones
su propiedad. El conflicto se hace más evidente entre ámbitos
cercanos, como la teoría y la práctica del arte. La impresión de
continuidad entre una y otra es engañosa, la teoría y práctica
de las artes delimitan espacios formalmente distintos, aunque a
nivel referencial apunten al mismo sitio. 

Si admitimos que cualquier campo de conocimiento posee
una práctica y una teoría propias, establecer un espacio común
de relaciones obliga a buscar las líneas de interrupción no entre
áreas distintas, sino dentro de cada una de ellas; buscar los
espacios de conflicto entre teoría y práctica dentro de la propia
teoría del arte, y dentro de las prácticas artísticas. Trayendo esto
al episodio entre Calvino y Servet, y solo a modo de ejemplo,
diríamos que la discusión entre ambos tiene un fondo teórico,
pero también está sostenida por un tipo de práctica discursiva

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 103

men los privilegios de esta sin llegar a transformar el espacio
social que ocupa.

Poner en relación la teoría con la práctica se ha presentado
históricamente como la solución para superar las limitaciones
de una y otra sin que se rompa la jerarquización que regula esta
relación. Esto abre un espacio de relaciones no recíprocas
entre fenómenos que se mueven a niveles distintos. La consi-
deración del conocimiento según se haga desde un punto de
vista teórico o práctico da lugar a paisajes distintos. Mientras
que la teoría busca en la práctica una proyección mayor o al
menos un asentamiento en una realidad más concreta, la prác-
tica necesita de la teoría su legitimación como forma de cono-
cimiento autorizado. Se trata de dos movimientos que no lle-
gan ni siquiera a ser opuestos, por no hablar de una posible
relación de continuidad, ya que operan con lógicas distintas.
Las prácticas tienen un pensamiento propio, que no pasa por
las palabras, igual que la teoría tiene una lógica específica. El
concepto de inconmensurabilidad, desarrollado por Thomas
Kuhn y Paul Feyerabend para referirse a la relación entre ideas
científicas que no remiten a un lenguaje común, sirve también
para expresar esta imposibilidad de traducir una teoría a través
de una práctica y viceversa56. El interés por esta complementa-
riedad no tiene que ver, como podría suponerse teóricamente,
con alcanzar un tipo de conocimiento más pleno que supere las
limitaciones que la teoría o la práctica pueden tener por sepa-
rado, sino por defender los privilegios de una concepción del
conocimiento que solo por oposición a la práctica ha sido cali-
ficada como teórica.

Esto no implica que dicha relación no sea necesaria. Pero
el punto de partida, al menos en el sentido como estos dos

102 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

56 Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas [1962], Madrid, Fondo de
Cultura Económica, 2005; Paul Feyerabend, Problems of Empirism, Reino Unido,
Cambridge University Press, 1970.



desbordados por la teoría en su necesidad de dialogar con otras
esferas sociales con las que el idioma común ha terminado
siendo en la mayoría de los casos la teoría.

Los rasgos con los que Arendt57 define la acción como una
actividad de efectos impredecibles, pero irreversibles, a través
de la cual se hace visible un agente y un receptor, resultan rele-
vantes para reconsiderar el conocimiento desde un punto de
vista práctico. Al igual que la acción, el conocimiento tiene
algo de proyección y al mismo tiempo de desconocimiento de
sus efectos; implica un riesgo, se abre a la posibilidad del
error, y es al mismo tiempo una apuesta que compromete a
quien la realiza. ¿Es posible el conocimiento sin el riesgo que
supone este compromiso?

El episodio de Fausto, rodeado de libros, buscando un
saber para el que los libros no son ya suficiente, nos sirve nue-
vamente como escena fundacional de una manera de entender
el conocimiento escindida entre el yo pienso y el yo siento, o
entre el sujeto del conocimiento teórico y el sujeto de la expe-
riencia. Sustituyendo la palabra por la acción como principio
de realidad, Fausto apela a otra forma de saber que no viene
directamente de los libros, un medio que a partir de entonces
será percibido como excesivamente pasivo para el nuevo hori-
zonte social al que debe responder el conocimiento, en rela-
ción no ya con los saberes generales, sino con una vida singular
de alguien en particular. Los límites de la palabra, la insufi-
ciencia de lo ya sabido, hacen sentir la necesidad de otra forma
de conocimiento que pasa por un lugar de pérdida, por la
incertidumbre y la experiencia de lo que aún no se sabe porque
todavía no se ha vivido. Fausto quiere que el conocimiento le
ayude no a saber más cosas, sino a tener más vida. Este es el
lugar de las prácticas, un espacio que se construye con relación

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 105

57 Arendt, «La revelación del agente en el discurso y la acción», La condición
humana, pp. 205 ss.

y, por otro lado, la condena a muerte tiene una idea detrás,
relacionada con el poder, y por supuesto un lamentable lado
práctico. Esto resulta difícil de plantear en aquellos espacios
estrechamente identificados, ya sea con una tradición teórica,
como sucede con la mayoría de las humanidades, ya sea con la
práctica, como las artes. Sin embargo, es este régimen de rup-
turas internas lo que define la singularidad del conocimiento y
las formas de acción desde el punto de vista de su práctica.
Desde estas líneas de no coincidencia sería posible establecer
relaciones en un espacio no jerarquizado. El umbral de quiebre
de cada campo está delimitado por la imposibilidad de hacer
coincidir una práctica con una teoría, o un pensamiento con el
modo de exponerlo. A partir de ahí se llega a un umbral de
inseguridad donde los saberes, ya sean prácticos o teóricos, se
confrontan desde sus limitaciones, y no desde lo ya sabido
como forma de afirmación que busca imponerse. 

Dada la dificultad para establecer estos umbrales de inesta-
bilidad dentro del campo teórico, hay que insistir al menos en
que es desde la heterogeneidad de la práctica frente a la teoría,
y viceversa, desde donde resulta efectiva dicha relación como
espacio de conflicto; lo contrario sería reducir la potencialidad
de uno de estos aspectos para ponerlo al servicio del otro. El
interés de estas relaciones en el campo de las artes no estaría en
reafirmar la validez de una teoría a través de la práctica, o al
revés, de una práctica legitimada por medio de una teoría, sino
en buscar espacios de confrontación que sitúan cada uno de
estos campos con sus propios límites. En otras palabras, la
manera de hablar del conocimiento teórico con una cierta dis-
tancia no es con más conocimiento teórico, sino desde ese
afuera que abre la práctica del conocimiento cuando se la
acepta como un espacio singular y suficiente en su propia insu-
ficiencia. Esto afecta tanto a las relaciones entre teoría y prác-
tica dentro del ámbito académico, como en espacios identifica-
dos con la práctica, como las artes, que se han visto igualmente

104 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA



despliega en un presente que aún no se sabe presente, porque
todavía no tiene relación con un pasado y un futuro, es un
presente imperfecto recorrido por lo inesperado. Una práctica
es más eficaz en la medida en que sea capaz de exponerse a ese
lugar de no saber, de indeterminación, en la medida en que
esté abierta a algo que puede ocurrir por primera vez. La teo-
ría vive también en un presente, pero no es un presente inme-
diato, sino un tiempo ahistórico que aspira a su permanencia
por encima del momento singular en que esa teoría tuvo un
dónde, un cómo y un cuándo. 

La posibilidad de referirse a la teoría más allá de un espacio
y un contexto histórico concretos, más allá de su «terrenali-
dad», es una posibilidad en sí misma teórica, o una cuestión
escolástica, como decía Marx. Desde un punto de vista histórico,
no existe una teoría sin una práctica que la actualice desde un
presente. Siguiendo a Coccia58, una teoría no necesita en pri-
mer lugar un quién, sin embargo, ese sujeto, convertido en
autoridad, es lo único que será salvado del momento singular en
que una idea se materializa. Refiriéndose al averroísmo, una
corriente que formaba parte precisamente de la escolástica
medieval, Coccia describe el lugar de las ideas como un espacio
sin tiempo, por encima del mundo concreto de las cosas. Es un
espacio en que de forma abstracta habitan todas las ideas que han
sido, son y serán pensadas, todos los recuerdos que ya fueron
recordados y los que todavía no lo han sido, todas las teorías ya
formuladas y las que aún están por desarrollarse. En este plano,
las ideas carecen de forma. Cada vez que una idea se actualiza,
recibe una forma concreta, un espacio, un lugar y una manera.
Es a través de estas formas que pueden llegar a ser pensadas. La
posibilidad del conocimiento teórico implica la muerte del
sujeto, porque lo que es transmisible, como las ideas, supone su

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 107

58 Emanuele Coccia, Filosofía de la imaginación. Averroes y el averroísmo [2005], trad.
María Teresa D’Meza, Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2008.

a un no saber, un espacio de inestabilidad que funciona como
punto de fuga frente al cual el sujeto mismo se desconoce, queda
en suspenso, se reinventa con relación a la posibilidad de lo
imprevisto. Una práctica implica atravesar este espacio de ines-
tabilidad. Esto es lo que tienen en común todos los practicantes
de cualquier actividad realizada como parte de un proceso de
aprendizaje. Independientemente de la diferencia en los nive-
les de conocimiento, todos comparten una misma experiencia
de no saber frente a un ámbito común de conocimiento. Con-
siderar una actividad como práctica, por ejemplo, tocar un ins-
trumento o hablar una lengua, supone que no se domina aún,
que todavía se está aprendiendo. De alguna manera cualquier
actividad puede considerarse como una práctica en la medida
en que sea posible seguir situándose frente a ella desde el desco-
nocimiento, que es a lo que a su vez alimenta el deseo. 

Las prácticas producen un sentimiento de pertenencia
genérica creando un espacio común de límites imprecisos for-
mado por todo lo que aún no sabemos con respecto a una
determinada actividad. Por eso están en la base de una idea de
comunidad que es siempre una comunidad de aprendizaje, en
la que lo que se comparte es en primer lugar un saber hacer,
que es también un no saber hacerlo todavía. Por medio de la
confrontación con lo que aún no se domina, las prácticas
generan un medio donde el yo es menos yo para convertirse en
parte de un grupo, colectivo o especie, con el que comparte un
deseo de saber. A través de la participación en un medio de
conocimiento que está por encima del individuo, este se
expone a una dimensión colectiva que implica formar parte de
algo que, como se afirmaba de las palabras en El desenterrador, es
de todos y de nadie. A diferencia del conocimiento teórico, la
relación con el conocimiento práctico no es de pertenencia,
sino de apropiación.

El tiempo de las prácticas también es distinto de la tempo-
ralidad que sostiene el conocimiento teórico. El primero se

106 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA



también al revés, quien posee más saber es también más sujeto,
con lo que se le ofrecen más posibilidades sociales. El conoci-
miento teórico tiene una función de legitimación de aquel que
expone ese conocimiento. El sujeto pasa a ser un sujeto autori-
zado, pero autorizado para qué. Si tenemos en cuenta la defi-
nición que da el diccionario de la teoría como un conoci-
miento especulativo con independencia de toda aplicación,
hemos de pensar que esa autorización es una autorización para
aplicar dicho conocimiento. De este modo, la justificación de
la acción proviene de un campo teórico con una lógica distinta
a la propia acción. Salvando las distancias, estaríamos nueva-
mente en el dilema de Calvino contra Servet, una idea puede
autorizar una acción, pero esta va más allá de lo representado
por esa idea, en cierto modo, da lugar a algo distinto de la idea
a la que responde.

El conocimiento teórico, entendido como aquel que se
adquiere a través de una tradición, no tiene solamente un
efecto de poder, sino, como dice De Certeau62, precisa incluso
de un poder previo que hace posible que algo sea considerado
previamente como conocimiento. Este mecanismo explica en
qué medida una institución como la universidad, construida
en torno al modelo del conocimiento teórico, a pesar de no
tener un poder propio, está saturada de autoridades, jerar-
quías, egos y estrategias de poder. En La universidad sin condición,
Derrida insiste en la ausencia de un poder propio por parte de
la universidad: «Porque es ajena al poder, porque es heterogé-

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 109

62 «Sería legítimo definir el poder del conocimiento por medio de esta capacidad
de transformar las incertidumbres de la historia en espacios legibles. Pero es
más exacto reconocer en estas ‘estrategias’ un tipo específico de conocimiento,
el que sustenta y determina el poder de darse un lugar propio. […] un poder es
la condición previa del conocimiento, y no sólo su efecto o su atributo. Per-
mite e impone sus características», Michel de Certeau, La invención de lo cotidiano.
I. Artes de hacer [1980], trad. de Alejandro Pescador, México, Universidad Ibero-
americana, 2007, p. 46. 

pervivencia más allá del individuo. A esta dimensión es a la que
Coccia se refiere como la tradición. Ese sería el lugar en el que
vive todo lo que puede ser pensado, a la espera de un escenario
social desde el que concretarse históricamente: «El hecho de la
tradición, el hecho de la enseñanza prueba que los pensamien-
tos existen antes que todo como una posibilidad que considera a
los hombres no como el propio quién, sino como su dónde, su
cuándo y el cómo de su siempre eventual realidad»59. Pero al
mismo tiempo, lo que puede ser transmitido empieza una vida
más allá del sujeto, lo que hace aún más paradójica la estrecha
dependencia entre el conocimiento teórico y el autor como
forma de legitimación de ese conocimiento. 

A diferencia de este modo de transmisión de la teoría,
Coccia insiste en que el acto poético, al que apuntan final-
mente las prácticas artísticas, sería del todo intransmisible:
«Solo puede transmitirse un texto que ha agotado su potencia
poética, es decir, su potencia de ser escrito»60. Desde el punto
de vista de su práctica el conocimiento se realiza como acción
en ese ahora mismo que interrumpe la linealidad de la histo-
ria: «en el instante del conocimiento todas las cosas renuncian
a su rango cronológico, dejan de ser pasado, presente o futuro,
para hacerse simplemente contemporáneas a quien alcanza
dicho conocimiento»61. 

Por todo ello, la función de la teoría y la función de la
práctica responden a economías distintas. La primera es una
parte fundamental en el proceso de legitimación del sujeto.
Dada la definición del yo como sujeto pensante, este no es solo
sujeto de conocimiento, sino también sujeto a conocimiento,
hasta el punto de que alguien cuyas capacidades cognitivas no
funcionan del modo habitual es apartado de la sociedad, y

108 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

59 Ibid., p. 100.
60 Ibid., p. 33.
61 Ibid., p. 37.



Si la teoría tiene un efecto de autorización del sujeto, la
práctica se sitúa en un espacio, si no contrario, al menos
diverso, al colocar a ese sujeto en una situación que deja ver lo
que todavía no sabe, una situación en ese sentido de fragilidad.
El conocimiento práctico sucede a través de la experiencia del
no conocimiento. Coccia salva al individuo de ser únicamente
sujeto de conocimiento, poniéndolo en relación con su no
saber originario: «antes incluso de pensar o hablar, el hombre
in-siste en el silencio, en la estupidez, en la ignorancia: parece
que existe un retraso irreducible de todo individuo respecto
del lenguaje y del conocimiento»64.

Es por esto que difícilmente se encuentra una teoría, dis-
curso o investigación sin autor que la sostenga, mientras que
son numerosas las prácticas de las que se desconocen su origen
y autor. Para el funcionamiento de las prácticas no es necesario
conocer estos datos. Por la misma razón resulta más fácil hacer
la historia de las ideas que la historia de las prácticas, cuyas
«autoridades» han pasado en muchos casos a ser colectivas por
la constante transformación que experimentan con el uso.
Mientras que el discurso científico busca su legitimación a tra-
vés de una densa red de fuentes y citas bibliográficas que ha
crecido hasta la hipertrofia, una práctica no remite a un sujeto
individual, sino al contexto y la situación en la que se desarro-
lla, a un presente abierto y en movimiento. Las ideas crean la
ilusión de ser las mismas ahora y en el momento en el que se
enunciaron por primera vez. De este modo, es característico
del discurso científico el uso de citas de autoridad provenien-
tes de tiempos y espacios remotos que poco tienen que ver con
el momento actual, como si esos pensamientos no debieran
nada al tiempo concreto en que fueron desarrollados, y tam-
bién al revés, como si el investigador que ahora las utiliza no
debiera tampoco nada al momento presente en el que escribe

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 111

64 Ibid., p. 130.

nea al principio de poder, la universidad carece también de
poder propio»63, pero de ahí también su vulnerabilidad ante
cualquier poder y la facilidad para ser utilizada en función de
otros intereses, especialmente políticos o económicos. Prueba
de ello es el lugar simbólico que ocupa la ciencia y las referen-
cias frecuentes a la investigación dentro del discurso político
como retórica de legitimación, defendiendo la necesidad de
una relación más estrecha con la sociedad. El traspaso de la
investigación en el Estado español al Ministerio de Economía y
Competitividad podría calificarse en este sentido si no de
honesta al menos de transparente en cuanto al tipo de rentabi-
lidad –económica– que se espera del conocimiento.

La escasa entidad de las prácticas de la teoría y su considera-
ción como meros instrumentos, apoyados en las capacidades
intelectuales a las que remitían las acciones mínimas revisadas
más atrás, beneficia el efecto de autoridad. Estas prácticas, vin-
culadas a la palabra, quedan reducidas en muchos casos al
ámbito personal del investigador, y por ello fuera del espacio
público, o transformadas en convenciones, metodologías y
protocolos previamente fijados, de manera más rígida en la
medida en que son utilizados como criterios de valoración de
los resultados de las investigaciones. Hacer visible el lugar de las
prácticas con relación a la teoría, exponerlas abiertamente
como un espacio de saber y al mismo tiempo de no saber, de
inestabilidad y confrontación con los límites de lo que se está
exponiendo, supondría el cuestionamiento de la autoridad
como lugar del conocimiento. Iría en contra del principio de
autoridad que mueve la teoría. Hacer visible el aquí y ahora del
pensamiento, el contexto humano al que está sujeto y los inte-
reses materiales que lo atraviesan, iría en detrimento de su
ambición de universalidad. 

110 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

63 Jacques Derrida, La Universidad sin condición [2001], trad. de Cristina de Peretti y
Paco Vidarte, Madrid, Trotta, 2002, p. 16.



de ser considerada como una práctica y empieza a ser enten-
dida como un medio teórico, un instrumento para llegar a
unos fines que son siempre distintos del medio. Únicamente
como acción, desde el contexto humano y material al que
remite toda acción, y no solo desde los contenidos que se expo-
nen, es posible poner de manifiesto la política de la ciencia.
Por esto, continúan los de Oblomoff, «es imposible ‘democra-
tizar la ciencia’ sin cuestionar la naturaleza misma de la activi-
dad científica»66.

La deslocalización del conocimiento se hace más llamativa
en campos como las humanidades. La homologación acadé-
mica de los saberes hace que todos jueguen con las mismas
reglas, imponiendo no unos contenidos, sino unas convencio-
nes que regulan los foros de discusión y publicación de los
resultados. La necesidad de evaluar el conocimiento resultado
de una investigación ha llevado al absurdo de que la teoría del
arte se mida con el mismo baremo, criterios y formas que,
pongamos por caso, la biología molecular. Adaptarse a estas
exigencias, respondiendo a la necesidad de universalidad de
una institución que funciona como una maquinaria ciega, ha
abierto una distancia entre la producción académica y la socie-
dad, que parece aceptarse como algo inevitable. El problema
cae siempre en el tejado de los que menos saben según los cri-
terios impuestos por los que más saben. El resultado es que la
sociedad de afuera muestra escaso interés por las producciones
académicas, si no es como un medio para obtener un título
que le da acceso a un campo de trabajo. Si por un lado existe
una clara conciencia de esta escisión, con el consecuente dis-
curso de la necesidad de adaptar la investigación a los intereses
públicos, por otro, las inercias de los funcionamientos admi-
nistrativos, criterios de competitividad y el universalismo al que
aspira la ciencia hace difícil abrir espacios de reflexión donde

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 113

66 Ibid., p. 97.

más que la necesidad de ser autorizado. El problema no es la
validez de las transposiciones, que puede ser enriquecedora,
sino el juego velado de autoridades para el que se utiliza. De
este modo, el conocimiento teórico, aparentemente por
encima de unos protocolos considerados como meros instru-
mentos formales, produce sujetos de conocimiento que fun-
cionan como formas de poder. La universidad, como espacio
institucional de este saber, se convierte en una comunidad de
expertos cuya autoridad es proporcional a la distancia que se
abre con respecto a quienes quedan desautorizados con rela-
ción a ese conocimiento especializado. Desarmar la investiga-
ción supondría dar la vuelta a sus estrategias de autorización
para confrontar el conocimiento con el cuestionamiento de las
propias prácticas que lo sostienen. Pero el conocimiento no se
podría permitir semejante ejercicio público de desautorización
si no fuera al precio de perder los privilegios acumulados.

De este modo, el saber se desincorpora. El conocimiento se
deslocaliza, como si lo que es cierto en un lugar tuviese que ser
igualmente cierto en cualquier otro. «Al haber aceptado ale-
gremente esta función» –dice el grupo Oblomoff, un movi-
miento colectivo que aglutina corrientes críticas contra los
estándares oficiales de la investigación académica–, «los cientí-
ficos se han condenado a una compartimentación cada vez más
minuciosa de su trabajo, a la sujeción a la financiación pública
y privada con el único fin de extraer beneficios económicos o
ventajas estratégicas militares, y, en definitiva, a ignorar cons-
cientemente para qué y para quién están haciendo ciencia»65. Si
bien las humanidades pueden ser de escasa utilidad para las
estrategias militares, la lógica y la economía del conocimiento
son las mismas para todo el ámbito científico. Este para qué y para
quién son los factores eliminados de la ciencia cuando esta deja

112 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

65 Oblomoff, Un futuro sin porvenir. Por qué no hay que salvar la investigación científica [2009],
trad. Javier Rodríguez Hidalgo, Madrid, Ediciones El Salmón, 2014, p. 13.



nal: la manera en la que se han de colocar los elementos para
tener sentido. El camino que lleva al conocimiento, en un
momento en que se piensa antes el proceso que el producto o
la potencia que el acto, pasaría a ser en sí mismo objeto y resul-
tado de la investigación, un camino que solo en la medida en
que sea recorrido, es decir, practicado, llegará a ser conocido.
Por eso, concluye Maillard, «el método es algo más que una
simple dirección o el trazo de una línea; el método es un hacer
dentro del magma»68. 

En contra de la objetividad cientificista y el positivismo
lógico, Feyerabend afirma que los científicos más relevantes
han construido sus propios métodos, es decir, han sido a su vez
filósofos de la ciencia, creadores de una forma de hacer y un
lenguaje propios, que es también un modo de pensar con las
formas, «una habilidad, o un arte, pero no una ciencia en el
sentido de una empresa ‘racional’ que obedece a estándares
inalterables de la razón y que usa conceptos bien definidos,
estables, ‘objetivos’ y por esto también independientes de la
práctica»69. En Tratado contra el método y otros estudios nacidos a
la luz de la polémica a la que dio lugar el primero, Feyerabend
defiende la ciencia como una práctica ligada a un contexto pre-
ciso, lo que explica la dificultad de importar metodologías que
pudieron servir en unos momentos y lugares, pero que no tie-
nen por qué servir en situaciones distintas. Como corrector de
esa tendencia a la universalidad, sospechosamente desintere-
sada, aboga por unas prácticas democráticas, por una ciencia
–o un arte, podríamos añadir– que surge a partir y en diálogo
con un contexto social preciso.

A pesar de la insistencia por parte de las instancias oficiales
en el carácter transversal, la apertura hacia la sociedad y el diá-

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 115

68 Ibid., p. 52.
69 Paul Feyerabend, Adiós a la razón, trad. José R. de Rivera, Madrid, Tecnos, 1984,

p. 32.

replantear no solo los objetivos y contenidos de la investiga-
ción, sino antes que eso la forma como se producen y se comu-
nican, en caso de que ambos momentos puedan considerarse
por separado. 

La rigidez de los formatos académicos es un reflejo de la
rigidez de los métodos y formas de exposición reconocidos
como válidos. En este sentido las artes funcionan una vez más
como piedra de toque. Los problemas para fijar metodologías
de investigación en artes van en paralelo a la dificultad para
adaptarse a estos formatos de exposición, utilizados a su vez
como criterio para valorar los resultados, y por tanto de legiti-
mar esas formas de conocimiento. Tiene algo de contradicto-
rio la necesidad de legitimar el arte como forma de conoci-
miento y la función crítica de las propias prácticas. Esta
dificultad explica la creación de sociedades y espacios de publi-
cación específicos, como la Society for Artistic Research, que
tratan de conciliar los estándares académicos con un tipo de
investigación que exige no solo formas propias, sino otro
modo de relacionarse con el conocimiento. El mercado del
conocimiento –parafraseando el título del proyecto de Hurtzig
que presentaré a continuación– no es solo un mercado de con-
tenidos, sino sobre todo de formas de comunicar esos conteni-
dos, de formas legítimas y formas ilegítimas, que operan como
policía de lo que debe ser y lo que no debe ser considerado
conocimiento. 

Las cuestiones de método no son las más fáciles de resolver,
a pesar de su apariencia subsidiaria. Chantal Maillard recuerda
que Nietzsche tenía los métodos como el tipo de comprensión
más costoso y por ello más valioso67. Se trata nada menos que
de comprender los cauces mismos del conocimiento, lo que
Maillard sitúa en el plano de la intuición, una intuición racio-

114 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

67 Chantal Maillard, Filosofía en los días críticos. Diarios 1996-1998, Valencia, Pre-Tex-
tos, 2001.



Esto es también lo que hace que tenga algo de contradictorio la
necesidad de homologar unas metodologías que las legitimen
como formas de investigación, cuando la función de las artes
consiste precisamente en el cuestionamiento de estos formatos
autorizados. Lo específico de la creación artística en tanto que
práctica de investigación pasa actualmente por la afirmación
de su condición performativa como un fenómeno con unas
características propias. El interés creciente por la dimensión
escénica de las artes tiene que ver también con esta necesidad
de mostrar el lado práctico que subyace a cualquier resultado
artístico, y por extensión a cualquier actividad humana. En
este sentido afirma Sloterdijk que «la obra ya no está en el
mundo como un resultado autónomo, que se hubiese desaco-
plado para siempre de las condiciones de su gestación y colo-
cado, con el predicado de ‘¡listo!’», sino que se presenta
como «cristalización momentáneamente fijada del ejercicio
artístico»71.

A artistas y a científicos les ha tocado bajar del Olimpo para
aproximarse a aquellos a los que se dirige; toca acortar distan-
cias, es lo que marca la teatralidad de los tiempos, hacer si no al
servicio, sí en relación con ese público que queda del otro lado;
esa ecuación es la que da sentido a lo que se hace, y credibilidad
a la escena del conocimiento o del arte. Atrás quedó la imagen
del artista como alguien incapaz de articular un discurso sobre
su propia obra, o el conferenciante que no consigue ponerse
delante de un público si no está armado con un texto cargado
de datos, autoridades y argumentos con los que defender su
presencia. Cercanía, interacción, apertura son la respuesta,
con una clara proyección escénica, a la necesidad de reconside-
rar el lugar de la teoría frente a la práctica, o del conocimiento
frente a la sociedad. Es dentro de este horizonte hermenéu-

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 117

71 Peter Sloterdijk, Has de cambiar tu vida. Sobre antropotécnicas [2009], trad. Pedro
Madrigal, Valencia, Pre-Textos, 2012, p. 274.

logo interdisciplinar, los espacios de conocimiento se han
especializado cada vez más no solo en los contenidos, sino
sobre todo en las formas de producirse y comunicarse. Aunque
parezca contradictorio, en la denominada sociedad del cono-
cimiento y del acceso abierto a la información, instituciones
como la universidad, que han experimentado un crecimiento
espectacular desde los años setenta, se han convertido en mun-
dos aislados que la sociedad en general no deja de mirar con
una cierta extrañeza cuando no indiferencia. 

La mayoría de la producción universitaria, incluso en cam-
pos más accesibles para un público amplio como las humanida-
des, apenas sale del mundo universitario, que es el contexto en
el que nacen y mueren cientos de publicaciones, seminarios,
congresos y conferencias, entendidos como productos especiali-
zados que articulan la vida de estas instituciones y justifica el pre-
supuesto público en investigación. Como dicen una vez más los
de Oblomoff, «se trata de una mercancía como cualquier otra,
cuyas lógicas de producción generan todos los absurdos que se
dan en las demás: carrera por la publicación, fraudes y sobre
todo ausencia de reflexión de conjunto y de debate teórico»70.
Aunque los tiempos tratan de ir en contra de estas inercias
endogámicas, la especialización de los sistemas en beneficio de
su competitividad y niveles de producción los convierte, paradó-
jicamente, en sistemas autónomos ajenos al mundo de afuera. 

El artista como investigador, o las artes escénicas como
forma de conocimiento: Mercado negro del conocimiento
útil y del no conocimiento, de Hannah Hurtzig

En el contexto abierto por esta discusión las artes ocupan un
lugar paradigmático. Proponen un espacio de reflexión sobre
el hecho mismo de la práctica, más allá de cualquier finalidad.

116 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

70 Oblomoff, Un futuro sin porvenir, p. 66.



Durante mucho tiempo la formación del artista en los gra-
dos superiores se entendió como un complemento académico
a su formación práctica. El artista acudía a la universidad para
continuar su formación y acceder a otras posibilidades labora-
les. Incluso cuando la enseñanza artística se integró en la uni-
versidad, hacer el doctorado sigue suponiendo a menudo el
reciclaje a través de una disciplina teórica, como historia, teo-
ría del arte, educación o filosofía, renunciando a la actividad
creativa, o poniéndola al servicio de estas disciplinas. El artista
se legitima académicamente demostrando no solo un conoci-
miento práctico sino sobre todo teórico. Esta situación está
cambiando con la posibilidad de un tipo de investigación espe-
cífica en artes, pero las resistencias para su homologación no
son pocas tanto por parte de las instituciones como del propio
espacio de la creación. 

Por otro lado, la consideración del arte como bien público
en tanto que forma de investigación y conocimiento ha creado
una nueva identidad del artista situándolo de otro modo en la
sociedad. De 1999 data el Acuerdo de Bolonia donde se regula
la enseñanza artística en los grados superiores en Europa.
Aunque la introducción de las artes en la universidad varía
según los países y campos de creación, este año puede servir
como fecha orientativa que marca un punto de llegada, por un
lado, de una amplia tendencia de reconsideración del espacio
social de las artes abierto desde los años setenta, y un punto de
partida, por otro, que señala el reconocimiento oficial de las
artes como un modo específico de entender, producir y com-
partir el conocimiento. A partir de ahí queda abierta la discu-
sión sobre qué puede ser considerado investigación en artes,
cómo consensuar una forma de trabajar científicamente con
instrumentos artísticos, cómo presentar los resultados de esas
investigaciones de modo que puedan ser no solo evaluados de
forma objetiva con criterios compartidos con otras ciencias,
sino también difundidos y rentabilizados socialmente. El

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 119

tico, que afecta no solo al contenido, sino sobre todo a las for-
mas del conocimiento, que las artes se han convertido en un
eficaz aliado de la academia y otros ámbitos públicos.

Como parte de esta dinámica de proximidades, el artista y
el científico están llamados a encontrarse en un espacio insti-
tucional en el que tradicionalmente este primero en tanto que
creador era una rareza de laboratorio. Este nuevo escenario
cuestiona tanto la posibilidad del juicio artístico como la de la
transmisión del conocimiento. Dicho de otro modo, la situa-
ción final que este desplazamiento plantea es la de un arte sin
espectador o una ciencia sin destinatario, en la medida en que
el público no es ya solo sujeto de recepción, sino también de
la construcción de la obra artística o de la actividad de cono-
cimiento. En ambos casos el problema tiene que ver con una
concepción del arte o de la ciencia como una forma de
acción, y no de representación. El mundo académico recurre
al arte no como estrategia de representación u objeto de estu-
dio, sino antes que eso como método –o mejor habría que
decir antimétodo– de investigación constantemente reinven-
tado, como manera de estar y hacer, ponerse en relación y
pensar. En este nuevo escenario, arte y ciencia van a encon-
trarse una vez más a lo largo de una historia con más distancias
que acercamientos.

Tradicionalmente la enseñanza de las artes ha estado en
manos de escuelas técnicas o conservatorios, donde se pro-
porcionaba a los aspirantes a artistas el conocimiento de los
materiales, técnicas de composición, modos de expresión,
corrientes históricas y tecnologías; todo ello orientado a una
formación de carácter práctico que tenía como objetivo el
dominio de esos materiales. Esta formación estaba fuera de la
universidad, donde la traducción del conocimiento en teoría
era condición imprescindible. Este juego de contrarios entre
artes y ciencia se ha ido redefiniendo a medida que el espacio
social de las prácticas ha ganado importancia. 

118 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA



vencionales de entender el conocimiento como acumulación
pasiva de información, ideas o teorías. 

Blackmarket for useful knonwledge and non-knowledge (Mercado negro del
conocimiento útil y el no conocimiento), desarrollado por la Mobile
Academy, bajo la dirección de Hannah Hurtzig, es un ejemplo
de estos proyectos donde se replantea, en este caso de manera
explícita, el espacio del conocimiento a través del modo como
se produce. La obra se realizó por primera vez en Hamburgo
en 2001 y desde entonces ha conocido numerosas ediciones
en ciudades distintas. Para cada ocasión se escoge un tema
relevante para el entorno en el que se va a realizar. El tema
general se divide en categorías. A continuación se buscan las
personas que puedan aportar información sobre cada catego-
ría. Dentro de la peculiar dramaturgia del conocimiento que
sostiene la obra, estas personas van a llamarse expertos, y el
público será tratado como clientes. Se retoman así las identi-
dades convencionales en el conocimiento como ámbito de
intercambio comercial, pero, como veremos, ni los expertos
van a resultar tan expertos ni los clientes meros consumidores
de información. 

Se invita a alrededor de 100 expertos que atenderán a los
clientes de uno en uno. La parte central de este dispositivo
consiste en un espacio amplio donde se disponen las mesas
perfectamente alineadas. Cada experto se sentará en una
pequeña mesa, y del otro lado estará el cliente. En la entrada se
coloca el mostrador de administración, donde los potenciales
clientes pueden consultar un enorme panel con el listado
completo de todos los temas, el nombre del experto y su
número de mesa. El tema será conocido como la oferta, que el
cliente compra a cambio de 1 euro. Las entrevistas duran media
hora, y para reservar una nueva entrevista hay que dejar pasar
un turno. El comienzo y el final son indicados por un sonido,
un golpe de campana, un gong o una sirena, que, como si del
final de una jornada laboral se tratara, hace que se levanten los

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 121

intento de homologar la investigación en artes ha terminado
de sacar a la luz los conflictos y contradicciones que subyacen a
la tradicional oposición entre teoría y práctica72.

Desde los años noventa han sido cada vez más los proyectos
que han utilizado instrumentos de creación para cuestionar las
formas del conocimiento. Algunas obras analizadas hasta aquí
se refieren de uno u otro modo a un conocimiento tradicio-
nalmente identificado con la teoría, que es cuestionado desde
las prácticas que sostienen esa misma teoría, como What if every-
thing we know is wrong?, a través de la reelaboración de documentos
sobre arte o ciencia recuperados del pasado; El desenterrador, por
medio de la exploración grupal a modo de conversación acerca
de conceptos que sostienen los valores sociales; o Who’s afraid of
representation?, sobre los imaginarios históricos construidos
sobre las artes de acción o el conflicto social en oriente medio.
La situación escénica a la que dan lugar estas obras hace sentir
el conocimiento como un fenómeno colectivo de tipo prác-
tico. Es por esto también que la palabra aparece en ellas como
un lugar de cruce entre instrumento de transmisión del cono-
cimiento y forma de acción colectiva. En este ámbito de crea-
ción confluyen formatos expositivos como el arte documental y
el arte de archivo, las conferencias escénicas, proyectos comu-
nitarios o pedagógicos, propuestos como investigaciones sobre
la memoria colectiva, la construcción del pasado o la articula-
ción del espacio social en espacios y momentos específicos. A
través de las formas de presentar y compartir los materiales se
enfatiza la dimensión pública del conocimiento como un
fenómeno práctico, al tiempo que se rechazan las formas con-

120 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

72 Como acercamiento a este debate en el Estado español pueden consultarse el
monográfico de la revista Práctica e investigación, Cairón, 13 (2010), coordinado por
Victoria Pérez Royo y José Antonio Sánchez, o el volumen editado por Selina
Blasco, Investigación artística y universidad: materiales para un debate, Madrid, Ediciones
Asimétricas /Bellas Artes Universidad Complutense de Madrid, 2013.



Ocupar el puesto de cliente es solo una de las maneras de
participar de una obra que tiene, como señala la directora73,
una dimensión visual como dispositivo de observación. Tam-
bién es posible escuchar algunas conversaciones desde las gradas
por medio de auriculares, seguir el encuentro a través de la
imagen proyectada en una pantalla gigante o asistir desde
afuera, observando ese impresionante espacio, tenuemente ilu-
minado, desbordado por el sonido de las voces confundiéndose
a lo largo de un tiempo en el que, a pesar de la impresión de
caos, todo parece estar perfectamente organizado. Asimismo, se
pueden observar los espacios de transición que rodean el antes
y después de las entrevistas, como, por ejemplo, las actitudes de
los clientes frente al mostrador de administración dejándose
aconsejar por los encargados acerca de qué oferta comprar
cuando la que habían escogido ya estaba ocupada. Un sentido de
la economía y del aprovechamiento hace pensar en el modelo
neoliberal del conocimiento como una mercancía que debe ser
rentabilizada al máximo. Sin embargo, al mismo tiempo, hay un
aspecto fantasmagórico que le da a todo un carácter irreal, des-
dibujando los referentes más inmediatos para provocar otro
tipo de asociaciones. Como explica Hurtzig, generalmente los
clientes no obtienen lo que esperan. Todo es lo que parece:
literalmente un encuentro minuciosamente preparado para
que ocurra la mayor cantidad de intercambios con la mayor
intensidad posible; pero al mismo tiempo, lo que está ocu-
rriendo es algo más difícil de identificar; no tiene relación solo
con el conocimiento, sino también con lo que no es conoci-
miento, con esa impresión de caos alucinante que parece cues-
tionar las posibilidades reales del conocimiento y sus límites.

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 123

73 «An image of the mass and of collective learning», en Maske und Kothurn, Interna-
tionale Beiträge zur Theater-, Film und Medienwissenschaft, Böhlau Verlag Wien, Köln,
Weimar, 2007. Disponible en en http://www.mobileacademy-berlin.com/
englisch/bm_texte/interview.html.Co. Consultado el 8 de febrero de 2015.

clientes y acuda una nueva tanda. Este procedimiento se repite
varias veces a lo largo del evento, cuya duración puede abarcar
desde varias horas a varios días. En el caso de que no quepan
todas las mesas a la vez, los expertos irán cambiando, lo que
tendrá lugar también al mismo tiempo. Es importante que
estos movimientos de transición ocurran a la vez y respetando
los tiempos fijados; de ello depende el ritmo de la obra, que le
da a todo un aspecto empresarial y automatizado, como una
especie de industria de producción en línea de conocimientos.

Las formas de abordar las entrevistas pueden ser muy dis-
tintas. La diversidad de las categorías en las que se disecciona el
tema general y el modo de considerar lo que puede ser conoci-
miento, hace que entre los expertos se encuentren personas de
procedencia y con formación dispares. El principio que sos-
tiene la propuesta es que cualquier persona es experta en algo.
Aunque Hurtzig insiste en que la comunicación con el cliente
tiene que adoptar la forma de un relato, que no se trata de
transmitir una información, sino de narrar el conocimiento,
lo cierto es que en la práctica de estos encuentros se despliega
una diversidad de tonos, maneras y registros que pueden pasar
por la conferencia, la charla informal, la confesión, el juego, la
seducción, la demostración, el engaño o el ejercicio conjunto
de algún tipo de actividad.

Imaginemos, por ejemplo, que el tema fuera la corrup-
ción. La división en categorías podría ir desde la corrupción
política hasta la corrupción de la materia orgánica, de las
ideas, de las formas artísticas o el comportamiento. Como
expertos podrían estar desde profesores de ciencias políticas,
economía, biología o teoría del arte, hasta representantes reli-
giosos, sicólogos o instructores de yoga, así como personas que
han vivido algunos de estos tipos de corrupción, como
podrían ser un político, un empresario, un artista, un ludó-
pata, un drogadicto, un enfermo terminal o simplemente una
persona mayor.

122 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA



también, como si de su otro lado se tratara, a los no conoci-
mientos. Al final de la grabación, Hurtzig retoma este último
punto para subrayar tres elementos necesarios para que la obra
alcance el lugar al que quiere llegar y que son opuestos al cono-
cimiento. Uno es el ritmo repetitivo que organiza todo el
evento. Cuando los clientes se levantan de la mesa, todo vuelve
a empezar con una ronda nueva de clientes. El procedimiento
se repite de forma automática una y otra vez, lo que parece ir
en contra de la novedad que acompaña el conocimiento y su
dimensión humana. Otro es la creencia en la posibilidad de la
transmisión de ese conocimiento. Tanto por parte del experto
como del cliente es necesaria una cierta fe en que ese encuen-
tro cara a cara vaya a dar el resultado esperado. Experto y
cliente deben aceptar ese pacto. Y el último es el aspecto aluci-
natorio que termina ofreciendo todo el dispositivo. La hetero-
geneidad de los temas, listados en el mostrador de entrada, las
cuestiones, puntos de vista y tonos distintos que se desprenden
de las ofertas, confieren al evento algo de excesivo, un desbor-
damiento que termina haciendo sentir lo que no se ve a simple
vista. Hurtzig se refiere a la intoxicación del conocimiento
compartido, que pone en cuestión finalmente los límites entre
experto y cliente. Ya al comienzo de la grabación, hace una
rápida advertencia sobre su acercamiento al proyecto. «Me
ocupo del conocimiento como un aprendiz profesional», aña-
diendo que la característica del aprendiz –«diletante», dice
exactamente– consiste en estar un poco perdido frente al
conocimiento, porque no sabe cómo llegar a él y por momen-
tos desea adquirirlo todo a la vez, de un modo excesivo y hasta
confuso.

La gente circulando entre las mesas, transitando por los
espacios intermedios, la cualidad que toda la obra tiene de
espacio para ser mirado, de espectáculo desplegándose en
tiempo real, hace que se imponga un sentimiento de duda
acerca de la pretendida eficacia comunicativa, pero al mismo

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 125

En una grabación realizada para el programa From Sketch
de la cadena de televisión Arte, Hurtzig expone de forma
esquemática, en no más de 10 minutos, y con la ayuda de un
papel y un rotulador, el funcionamiento escénico y dramatúr-
gico de la obra. En este vídeo, cuyo enlace puede encontrarse al
comienzo de la página web de la Mobile Academy74, donde está
disponible también una exhaustiva documentación sobre el
proyecto, la directora no empieza hablando sobre el conoci-
miento, sino sobre el no conocimiento como posibilidad del
conocimiento. En realidad, y a pesar de la impresión de solidez
y eficacia que transmite toda la organización, Blackmarket se
refiere a los conocimientos que se denominan útiles, pero

124 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

74 http://www.mobileacademy-berlin.com/

7. Blackmarket, Hannah Hurtzig. La Casa Encendida, Madrid, 2012.
Fot. Enrique Escorza.



que se le llama no conocimiento y cuya utilidad respondería a
otro tipo de lógica. La convención obligaría a situar la teoría
del lado de los expertos y el conocimiento autorizado que van a
transmitir. Pero es en la forma de transmitirlo, a través de una
práctica regulada por este complejo dispositivo, que la posibi-
lidad del conocimiento deja ver su otra cara, lo que no es
conocimiento en el sentido autorizado de la palabra, pero
transmite otro tipo de saber.

El conocimiento adquirido a través de las prácticas artísti-
cas atraviesa este momento de pérdida que le permite llegar a
ser una experiencia. Es una forma de legitimación distinta a la
legitimación como autoridad a la que apunta el conocimiento
teórico. Blackmarket hace visible el espacio intermedio entre la
posibilidad del conocimiento y el no conocimiento, donde se
alojan las artes escénicas como posibilidad de un medio inesta-
ble y frágil que caracteriza una práctica. A este instante en el
que el conocimiento se hace posible como una forma de expe-
riencia es a lo que se refería Coccia cuando hablaba de la
potencia poética como el momento en el que todo renuncia a
una ordenación espacial para hacerse contemporáneo a quien
la experimenta. 

Apelar a la práctica del conocimiento, es decir, conside-
rarlo desde el modo como se produce y se transmite, supone
devolverlo a un terreno movedizo donde el acierto convive con
el error y la posibilidad de aprendizaje con el no saber. Aun-
que parezca contradictorio, esto implica, como afirmaba Hurt-
zig acerca de los elementos del no saber en Blackmarket, una fe en
lo que se está haciendo, no a partir de unos resultados en
muchos casos previsibles, sino como algo que acontece y que
deja de ser en el momento en que ya ha sido. Es en este sentido
que la acción del conocimiento implica también una apuesta y,
por tanto, el riesgo de una pérdida. 

Recuperando la etimología de la palabra profesor como
alguien que profesa el saber, Derrida insiste en la dimensión

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 127

tiempo una sensación de placer colectivo que va más allá de la
rentabilidad del conocimiento adquirido, lo que termina
siendo un tema menor cuando no una excusa. Los encuentros
con los expertos son solo una parte de un mecanismo más
complejo que abarca también a quien lo observa. Hurtzig
afirma que el conocimiento no es un saber que esté esperando
en algún sitio y al que en un momento dado se tiene acceso,
sino que es resultado de una negociación. En el Blackmarket este
acuerdo va más allá del que pueda darse entre experto y cliente;
se trata finalmente de un acuerdo colectivo que, aunque no
llegue a hacerse explícito, ocurre entre todos los que están allí
desde sitios distintos, como dice Hurtzig: «I don’t think that
the only reason the Black Market functions is that one perso-
nally learns something very essential and new. It has to do with
being one among 500 people in a public space and there is a
floating concentration that comprises everyone»75. Esa cierta
decepción no es solo del cliente, sino también del experto.
Nada ocurre exactamente como se esperaba. La impresión
industrial de todo el conjunto es traicionada por el caos
humano. Entre los lemas del Blackmarket figura una idea de
Oswald Wiener: solo cuando escuché cómo me entendiste supe
lo que quería decir. 

Blackmarket propone una práctica colectiva envuelta en una
dramaturgia inspirada en el modelo del intercambio comer-
cial, y el conocimiento como mercancía. No es casualidad que
el intercambio fuera el tema del Blackmarket que se hizo en Graz
en 2007. En esta práctica se comercia con dos tipos de mer-
cancías, el conocimiento útil y otro fenómeno, que por oposi-
ción podría haberse denominado conocimiento inútil, pero

126 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

75 «No creo que la única razón de que Blackmarket funcione es que uno personal-
mente aprenda algo muy esencial y nuevo. Tiene que ver con ser uno entre 500
personas en un espacio público y con una concentración flotante que abarca a
todos». Ibid.



En cualquier caso, el interés de esta edición del Blackmarket
no radicaba en el tema, que estaba definido por la propia
selección de expertos y el hecho de que todos ellos tuvieran que
ver con el mismo ámbito. La discusión de fondo iba a ser ine-
vitablemente sobre las artes escénicas. Pero esto fue solo a nivel
explícito, implícitamente el tema de esta edición volvió a ser la
posibilidad del conocimiento, que en realidad es la cuestión de
fondo del proyecto de Hurtzig. Aunque ella aclaró el sentido
amplio con que se utilizaba el término experto, el rechazo que
suscitó en muchos participantes acentuó la discusión sobre lo
que podía ser considerado conocimiento. La relevancia de
aquello que los participantes pudieran contarles a sus clientes
podía llegar a ser menor en comparación con la forma del
encuentro. No olvidemos que la propia impulsora del proyecto
comenzaba presentándose como diletante. La posibilidad o
imposibilidad del conocimiento en sí mismo se transformó en
el conflicto –escénico– que sostuvo esta edición. Para unos
expertos que lo que tenían en común era su relación con las
prácticas escénicas, la responsabilidad no radicaba tanto en el
contenido sino en la forma. La dramaturgia del conocimiento
se hizo doblemente ficticia, o doblemente teatral. Lo específico
del conocimiento práctico, a lo que remitía finalmente la con-
dición de creadores por la que fueron invitados la mayoría de
los participantes, no es la información que fueran a transmitir,
sino lo que durante ese tiempo pudiera pasar como posibilidad
de una experiencia que pasa por la forma de comunicar algo
antes que por el contenido. De este modo, junto a las pro-
puestas más ortodoxas, se desplegó un amplio abanico de
opciones que iban desde ofrecerle una almohada para que
dedicara la media hora a dormir hasta tararearle una partitura
sinfónica, enseñarle a tejer con lana o invitarle a compartir un
bizcocho. 

Con respecto a la propiedad del conocimiento teórico de
afirmarse como autoridad, el conocimiento a través de las artes

I. [ HACER / PENSAR ] EL MITO DE LA ACCIÓN 129

performativa que implica todo acto de profesión por el hecho
de realizarse cada vez que se hace. Frente a las funciones cons-
tativas o prescriptivas del conocimiento, propone esta otra
función que consiste en su afirmación como un acto de fe en el
saber, más allá y en contra de su instrumentalización como
estrategia de poder sicológico, social o económico: «‘Hacer
profesión de fe’ es declarar en voz alta lo que se es, lo que se
cree, lo que se quiere ser, pidiéndole al otro que crea en esta
declaración bajo palabra»76. El conocimiento puede ser una
ciencia, pero no es solo una ciencia. Esto es especialmente
cierto para las humanidades. La práctica del saber remite a la
actualización de esta promesa, que como toda promesa ligada a
una acción, es una promesa de cambio que empieza por el
cambio de las propias convenciones que envuelven el conoci-
miento identificándolo con la teoría.

En el 2012 se clausuró la última edición del festival In-Pre-
sentable, que se había celebrado durante diez años en La Casa
Encendida de Madrid, con una versión libre de Blackmarket.
Para su última edición se convocó a unas 100 personas relacio-
nadas con el mundo de las artes escénicas. A diferencia de las
ediciones regulares, en este caso no había un tema previo, lo
que marcaba una interesante diferencia con respecto al for-
mato habitual. Los «expertos» fueron convocados con la
intención de que el tema fuera acordado entre todos, lo que
obligó a cada uno a plantearse desde qué lugar asumir su con-
dición de experto. Tras varios meses de discusión vía internet,
en los que la propuesta dominante parecía ser la «radicali-
dad», las conversaciones se prolongaron durante la semana del
Festival y a duras penas se pudo llegar a un acuerdo. Final-
mente se recurrió a un título amplio, inspirado en una can-
ción de R.E.M., «El final del mundo tal y como lo venimos
conociendo», que contentase a todos. 

128 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA

76 Derrida, La universidad sin condición, p. 33.



[SENTIR / CONTAR]
LA EXPERIENCIA FRENTE A LA HISTORIA

Dramaturgias para después de la historia

El renovado interés por la conciencia colectiva estuvo antici-
pado y en cierto modo acompañado por la denuncia de la
debilidad de ese horizonte social. A lo largo de los años
ochenta la primera ministra británica Margaret Thatcher hizo
célebre su pronóstico sobre el fin de cualquier tejido social que
fuera más allá de la familia: «there is no such thing as society.
There are individual men and women, and there are fami-
lies»77. El provocativo carácter antisocial de la obra de Rodrigo
García o Angélica Liddell parecería confirmar este diagnóstico,
sin embargo, aunque sea por rechazo, esa sociabilidad que
Bauman describió flotando «a la deriva, buscando en vano un
terreno sólido donde anclar»78 aparece en la obra de estos y

77 «no hay algo así como la sociedad. Hay hombres y mujeres individuales, y hay
familias», en The Sunday Times (31.08.1987). http://briandeer.com/social/thatcher-
society.htm. Consultado el 1 de agosto de 2015.

78 Zygmunt Bauman, En busca de la política [2009], trad. Mirta Rosenberg, Buenos
Aires, Fondo de Cultura Económica, 2001, p. 11.

tendría un carácter impropio, desautorizado por el lugar
imprevisto que implica todo lo que está vivo porque está ocu-
rriendo. El único conocimiento propio de la obra es acerca del
modo formal de realizarla, pero con relación a algún otro tipo
de conocimiento remite a otra forma saber que lo salva de ser
solamente una técnica. El artista no es un experto en historia,
ciencias políticas o física atómica, sin embargo, su obra puede
hablar de todo esto de este modo impropio, a través de un
rodeo, como si de una alegoría del propio conocimiento se
tratara. Con respecto a la información que podría transmitir
un experto en un libro o en una conferencia, la diferencia no
radica en el contenido, que idealmente podría haberse trasla-
dado con todo detalle a la obra, sino en la forma de exponerlo,
una forma que traiciona lo que dice, dejando de estar a su ser-
vicio; una forma convertida en una acción que no tiene la
seguridad de adónde conduce y que tiene que sostenerse por sí
misma cada vez que vuelve a realizarse. En la medida en que
está haciéndose, la obra, como modelo de un hacer desde la
práctica, piensa y propone, cuestiona y juega, invitando al
espectador a una actividad que no está cerrada ni trata de llegar
a una conclusión. En cuanto práctica, la obra se hace o no se
hace, pasa o no pasa. Es desde su dimensión teórica que se le
da un principio y un final, convirtiéndola en un relato, en una
historia o en una teoría. Pero el conocimiento (im)propio del
arte no radica en ese relato ya construido, sino en un estar
haciéndose siempre a punto de fracasar, de perder la apuesta.
El conocimiento a través de las artes, consideradas desde su
dimensión práctica, nos recuerda, como diría Hurtzig, que
todos somos aprendices en casi todo.

130 ENSAYOS DE TEORÍA ESCÉNICA


