(C‘,POR ESO NECESITAMOS PALABRAS, PARA TENER PARTE DE LOS OTROS,
PARA DEJAR DE SER NOSOTROS MISMOS?)

UNA POSIBILIDAD (DE SALVACION)

NO EN LA PALABRA

SINO DE LA PALABRA

(¢,QUE SIGNIFICARA <SALVARSE DE LA PALABRA» ?)

LA PALABRA ES EL HORIZONTE (HISTORICO) QUE NOS DA LA POSIBILIDAD
DE UN SENTIDO

QUE, SIN EMBARGO, NO SE ENCUENTRA DENTRO DE LA PALABRA

(ESTO ES UN TRABALENGUAS)

LO MEJOR ESTA FUERA

LO FUNDAMENTAL ES LO OTRO, A LO QUE NO SABEMOS PONER PALABRAS

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 99

(Lo QUE ESTA MAS ALLA DE ESTA PAGINA, DE ESTA PALABRA, DE NOSO-
TROS MISMOS)

PERDON POR EL TEATRO

(DE LA PALABRA)

(¢HAY ALGUN TEATRO QUE NO SEA EL DE LA
PALABRA?)

(¢HAY ALGUNA PALABRA QUE NO SEA PARTE DE UN
TEATRO?)

¢HAY ALGUNA TEORIA QUE NO IMPLIQUE
UNA PRACTICA? RELACIONES ENTRE CONOCIMIENTO
TEORICO Y CONOCIMIENTO PRACTICO

En Castellio contra Calvino, Stefan Zweig recoge la famosa senten-
cia del humanista Sebastian Castellio, «Matar a un hombre no
es defender una doctrina, es matar a un hombre». El contexto
de la frase es el proceso judicial contra Miguel Servet, que ter-
miné con su muerte en la hoguera. El contenido de la cita
puede resultar excesivo para discutir las relaciones entre teoria
y practica, pero su légica se mantiene mas alla de la cualidad

del acto. Hacer algo por defender una idea no es defender una



I00 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

idea, sino hacer algo. Son dos lugares distintos: matar lleva la
logica de la accién en cuanto forma de ponerse en relacién con
alguien a su extremo mas ilégico, suprimir al otro; mientras
que defender o rechazar una doctrina, como era el caso en la
polémica entre Calvino y Servet, es una actividad que por tra-
bajar con las ideas tiene menor visibilidad como accién. La
distancia que separa estos planos, en cierto modo tan nitida,
tiene algo de ideal, o teérica. Desde un punto de visto practico
es imposible considerar una idea fuera de una situacién pre-
cisa, atravesada por intereses, inclinaciones y afectos, que son
los que terminan convirtiendo esa idea en una sentencia de
muerte o algin otro tipo de accién.

Aunque teéricamente es posible considerar un medio
habitado unicamente por las ideas, un plano puro de los pen-
samientos, desde un punto de vista practico es imposible desli-
gar una idea de un momento, un lugar y unas formas concretas
a través de las cuales se realiza. En otras palabras, no existe una
idea al margen de una practica que la sostenga. Histérica-
mente, la universidad ha sido el espacio por definicién de un
conocimiento que no esté al servicio de ningun interés ajeno al
desarrollo del propio conocimiento, lo que motivé la defensa
de la libertad de catedra como un rasgo histérico de esta insti-
tucién que expresa su necesidad de autonomia. No obstante, el
hecho de poner el conocimiento al margen de los vaivenes
politicos, un conocimiento que sera calificado de cientifico, ha
funcionado como un arma de doble filo. La gran falacia de la
teoria es creer en la posibilidad de un conocimiento que no se
apoye en unas practicas que lo articulan socialmente y le dan
una forma determinada. Lo que la contemporaneidad ha
puesto de manifiesto con el creciente interés por las practicas
no es la existencia de un conocimiento teérico, sino al contra-
rio, su imposibilidad, o en todo caso los privilegios que lo sos-
tienen. Ya en las Tesis sobre Feuerbach, donde se anunciaba el fin de
la filosofia clasica alemana, ligada también a la posibilidad de

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION I0I

las ideas en términos absolutos, Marx insiste en esta falsa dico-

tomia:

El problema de si al pensamiento humano se le puede atribuir
una verdad objetiva, no es un problema tedrico, sino un pro-
blema practico. Es en la practica donde el hombre tiene que
demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poderio, la
terrenalidad de su pensamiento. El litigio sobre la realidad o
irrealidad de un pensamiento que se aisla de la practica, es un

problema puramente escolastico’®.

Pero aunque todo pueda reducirse a una cuestiéon de prac-
ticas, como sefalé Castellio denunciando la légica perversa de
Calvino, el mundo de las ideas y el mundo de la accién operan
de forma distinta. O dicho de otro modo, hay una diferencia
sustancial entre defender una idea y matar a un hombre. La
divisién entre teoria y practica atraviesa la cultura contempora-
nea, recogiendo la herencia de otras divisiones como pensa-
miento y accién, o mente y cuerpo. La novedad que trae la
modernidad no es el nacimiento de la teoria, sino la creciente
valoracién de las practicas, a lo que apunta la cita de Marx, que
por oposicién han hecho visible el otro lado. Es con relacién a
estas como el espacio y la funcién de la teoria se ha ido redefi-
niendo en un complejo dialogo que esconde mas de lo que
muestra. La confrontacién entre teoria y practica obliga a revi-
sar la aparente condicién teérica de la propia teoria, sacando a
la luz su dimensién préctica. El escaso cuestionamiento de las
practicas basicas que sostienen el ejercicio de la teoria, como
las formas de escribir, discutirla o exponerla, hace que se haya
buscado una relacién de complementariedad con otro tipo de
practicas de algun modo subordinadas a la teoria, que legiti-

55 Karl Marx y Friedrich Engels, Tesis sobre Feuerbach y otros escritos filosdficos [1845],
trad. W. Roces, Barcelona, Grijalbo, 1974, p. 6.



102 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

men los privilegios de esta sin llegar a transformar el espacio
social que ocupa.

Poner en relacién la teoria con la practica se ha presentado
histéricamente como la solucién para superar las limitaciones
de una y otra sin que se rompa la_jerarquizacién que regula esta
relacién. Esto abre un espacio de relaciones no reciprocas
entre fené6menos que se mueven a niveles distintos. La consi-
deracién del conocimiento segin se haga desde un punto de
vista tedrico o practico da lugar a paisajes distintos. Mientras
que la teoria busca en la practica una proyeccién mayor o al
menos un asentamiento en una realidad mas concreta, la prac-
tica necesita de la teoria su legitimacién como forma de cono-
cimiento autorizado. Se trata de dos movimientos que no lle-
gan ni siquiera a ser opuestos, por no hablar de una posible
relacién de continuidad, ya que operan con légicas distintas.
Las practicas tienen un pensamiento propio, que no pasa por
las palabras, igual que la teoria tiene una légica especifica. El
concepto de inconmensurabilidad, desarrollado por Thomas
Kuhn y Paul Feyerabend para referirse a la relacién entre ideas
cientificas que no remiten a un lenguaje comun, sirve también
para expresar esta imposibilidad de traducir una teoria a través
de una practicay viceversa®. El interés por esta complementa-
riedad no tiene que ver, como podria suponerse teéricamente,
con alcanzar un tipo de conocimiento maés pleno que supere las
limitaciones que la teoria o la practica pueden tener por sepa-
rado, sino por defender los privilegios de una concepcién del
conocimiento que solo por oposicién a la practica ha sido cali-
ficada como teérica.

Esto no implica que dicha relacién no sea necesaria. Pero

el punto de partida, al menos en el sentido como estos dos

56 Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas [1962], Madrid, Fondo de
Cultura Econémica, 2005; Paul Feyerabend, Problems ofEmpirism, Reino Unido,
Cambridge University Press, 1970.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 103

campos se han conformado histéricamente, parece claro: tanto
la teoria como la practica definen fenémenos suficientes en si
mismos. En algin sentido, ni la teoria necesita de las practicas,
ni las practicas de las teorias. Basta con echar un vistazo a la
historia para darse cuenta de hasta qué punto uno y otro lugar
se han desarrollado de forma auténoma. Teorias que no hay
cémo demostrar, ideas con escaso asidero en el mundo real o
discursos con dudosas probabilidad de éxito, han movido el
mundo de la religién, la politica y el arte sin necesidad de nin-
guna practica que demuestre la veracidad de estos lugares te6-
ricos. Por su parte, una practica basta con que funcione para
que, mas alla de ninguna explicacién teérica, tenga un sentido
y un provecho.

Plantear la relacién entre teoria y practica desde algun tipo
de continuidad supone situarse unicamente en el plano teé-
rico. La aparente horizontalidad de esta continuidad termina
desequilibrandose siempre hacia el mismo lado, el lado de la
teoria como principio que debe dar cuenta de una totalidad.
Solo desde la ruptura es posible establecer una relacién entre
teoriay practica que reconozca a cada una de estas dimensiones
su propiedad. El conflicto se hace mas evidente entre ambitos
cercanos, como la teoria y la practica del arte. La impresion de
continuidad entre unay otra es engafiosa, la teoriay practica
de las artes delimitan espacios formalmente distintos, aunque a
nivel referencial apunten al mismo sitio.

Si admitimos que cualquier campo de conocimiento posee
una practica y una teoria propias, establecer un espacio comun
de relaciones obliga a buscar las lineas de interrupcién no entre
areas distintas, sino dentro de cada una de ellas; buscar los
espacios de conflicto entre teoria y practica dentro de la propia
teoria del arte, y dentro de las practicas artisticas. Trayendo esto
al episodio entre Calvino y Servet, y solo a modo de ejemplo,
diriamos que la discusién entre ambos tiene un fondo teérico,

pero también esta sostenida por un tipo de practica discursiva



104 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

y, por otro lado, la condena a muerte tiene una idea detras,
relacionada con el poder, y por supuesto un lamentable lado
practico. Esto resulta dificil de plantear en aquellos espacios
estrechamente identificados, ya sea con una tradicién teérica,
como sucede con la mayoria de las humanidades, ya sea con la
practica, como las artes. Sin embargo, es este régimen de rup-
turas internas lo que define la singularidad del conocimiento y
las formas de accién desde el punto de vista de su practica.
Desde estas lineas de no coincidencia seria posible establecer
relaciones en un espacio no jerarquizado. El umbral de quiebre
de cada campo esta delimitado por la imposibilidad de hacer
coincidir una practica con una teoria, o un pensamiento con el
modo de exponerlo. A partir de ahi se llega a un umbral de
inseguridad donde los saberes, ya sean practicos o teéricos, se
confrontan desde sus limitaciones, y no desde lo ya sabido
como forma de afirmacién que busca imponerse.

Dada la dificultad para establecer estos umbrales de inesta-
bilidad dentro del campo teérico, hay que insistir al menos en
que es desde la heterogeneidad de la practica frente a la teoria,
y viceversa, desde donde resulta efectiva dicha relacién como
espacio de conflicto; lo contrario seria reducir la potencialidad
de uno de estos aspectos para ponerlo al servicio del otro. El
interés de estas relaciones en el campo de las artes no estaria en
reafirmar la validez de una teoria a través de la practica, o al
revés, de una practica legitimada por medio de una teoria, sino
en buscar espacios de confrontacién que situan cada uno de
estos campos con sus propios limites. En otras palabras, la
manera de hablar del conocimiento teérico con una cierta dis-
tancia no es con mas conocimiento teérico, sino desde ese
afuera que abre la practica del conocimiento cuando se la
acepta como un espacio singular y suficiente en su propia insu-
ficiencia. Esto afecta tanto a las relaciones entre teoria y prac-
tica dentro del ambito académico, como en espacios identifica-
dos con la practica, como las artes, que se han visto igualmente

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 105

desbordados por la teoria en su necesidad de dialogar con otras
esferas sociales con las que el idioma comun ha terminado
siendo en la mayoria de los casos la teoria.

Los rasgos con los que Arendt” define la accién como una
actividad de efectos impredecibles, pero irreversibles, a través
de la cual se hace visible un agente y un receptor, resultan rele-
vantes para reconsiderar el conocimiento desde un punto de
vista practico. Al igual que la accién, el conocimiento tiene
algo de proyeccién y al mismo tiempo de desconocimiento de
sus efectos; implica un riesgo, se abre a la posibilidad del
error, y es al mismo tiempo una apuesta que compromete a
quien la realiza. ¢Es posible el conocimiento sin el riesgo que
supone este compromiso?

El episodio de Fausto, rodeado de libros, buscando un
saber para el que los libros no son ya suficiente, nos sirve nue-
vamente como escena fundacional de una manera de entender
el conocimiento escindida entre el yo pienso y el yo siento, o
entre el sujeto del conocimiento teérico y el sujeto de la expe-
riencia. Sustituyendo la palabra por la accién como principio
de realidad, Fausto apela a otra forma de saber que no viene
directamente de los libros, un medio que a partir de entonces
sera percibido como excesivamente pasivo para el nuevo hori-
zonte social al que debe responder el conocimiento, en rela-
cién no ya con los saberes generales, sino con una vida singular
de alguien en particular. Los limites de la palabra, la insufi-
ciencia de lo ya sabido, hacen sentir la necesidad de otra forma
de conocimiento que pasa por un lugar de pérdida, por la
incertidumbre y la experiencia de lo que atn no se sabe porque
todavia no se ha vivido. Fausto quiere que el conocimiento le
ayude no a saber mas cosas, sino a tener mas vida. Este es el

lugar de las practicas, un espacio que se construye con relacién

57 Arendt, «La revelacion del agente en el discurso y la accién», La condicion
humana, pp. 205 ss.



106 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

a un no saber, un espacio de inestabilidad que funciona como
punto de fuga frente al cual el sujeto mismo se desconoce, queda
en suspenso, se reinventa con relacién a la posibilidad de lo
imprevisto. Una practica implica atravesar este espacio de ines-
tabilidad. Esto es lo que tienen en comun todos los practicantes
de cualquier actividad realizada como parte de un proceso de
aprendizaje. Independientemente de la diferencia en los nive-
les de conocimiento, todos comparten una misma experiencia
de no saber frente a un ambito comun de conocimiento. Con-
siderar una actividad como practica, por ejemplo, tocar un ins-
trumento o hablar una lengua, supone que no se domina aun,
que todavia se estd aprendiendo. De alguna manera cualquier
actividad puede considerarse como una practica en la medida
en que sea posible seguir situdandose frente a ella desde el desco-
nocimiento, que es a lo que a su vez alimenta el deseo.

Las practicas producen un sentimiento de pertenencia
genérica creando un espacio comun de limites imprecisos for-
mado por todo lo que aun no sabemos con respecto a una
determinada actividad. Por eso estan en la base de una idea de
comunidad que es siempre una comunidad de aprendizaje, en
la que lo que se comparte es en primer lugar un saber hacer,
que es también un no saber hacerlo todavia. Por medio de la
confrontacién con lo que aun no se domina, las précticas
generan un medio donde el yo es menos yo para convertirse en
parte de un grupo, colectivo o especie, con el que comparte un
deseo de saber. A través de la participaciéon en un medio de
conocimiento que estd por encima del individuo, este se
expone a una dimensién colectiva que implica formar parte de
algo que, como se afirmaba de las palabras en El desenterrador, es
de todos y de nadie. A diferencia del conocimiento teérico, la
relacion con el conocimiento préctico no es de pertenencia,
sino de apropiacién.

El tiempo de las practicas también es distinto de la tempo-

ralidad que sostiene el conocimiento teérico. El primero se

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 107

despliega en un presente que aun no se sabe presente, porque
todavia no tiene relacién con un pasado y un futuro, es un
presente imperfecto recorrido por lo inesperado. Una practica
es mas eficaz en la medida en que sea capaz de exponerse a ese
lugar de no saber, de indeterminacién, en la medida en que
esté abierta a algo que puede ocurrir por primera vez. La teo-
ria vive también en un presente, pero no es un presente inme-
diato, sino un tiempo ahistérico que aspira a su permanencia
por encima del momento singular en que esa teoria tuvo un
dénde, un cé6mo y un cuando.

La posibilidad de referirse a la teoria mas alla de un espacio
y un contexto histérico concretos, mas alla de su «terrenali-
dad», es una posibilidad en si misma teérica, o una cuestiéon
escolastica, como decia Marx. Desde un punto de vista histérico,
no existe una teoria sin una practica que la actualice desde un
presente. Siguiendo a Coccia58, una teoria no necesita en pri-
mer lugar un quién, sin embargo, ese sujeto, convertido en
autoridad, es lo unico que sera salvado del momento singular en
que una idea se materializa. Refiriéndose al averroismo, una
corriente que formaba parte precisamente de la escolastica
medieval, Coccia describe el lugar de las ideas como un espacio
sin tiempo, por encima del mundo concreto de las cosas. Es un
espacio en que de forma abstracta habitan todas las ideas que han
sido, son y seran pensadas, todos los recuerdos que ya fueron
recordados y los que todavia no lo han sido, todas las teorias ya
formuladas y las que aun estan por desarrollarse. En este plano,
las ideas carecen de forma. Cada vez que una idea se actualiza,
recibe una forma concreta, un espacio, un lugar y una manera.
Es a través de estas formas que pueden llegar a ser pensadas. La
posibilidad del conocimiento teérico implica la muerte del

sujeto, porque lo que es transmisible, como las ideas, supone su

58 Emanuele Coccia, Filosofia de la imaginacion. Averroes y el averroismo [2005], trad.

Maria Teresa D’Meza, Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2008.



108 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

pervivencia mas alld del individuo. A esta dimensién es a la que
Coccia se refiere como la tradicién. Ese seria el lugar en el que
vive todo lo que puede ser pensado, a la espera de un escenario
social desde el que concretarse histéricamente: <El hecho de la
tradicién, el hecho de la ensefianza prueba que los pensamien-
tos existen antes que todo como una posibilidad que considera a
los hombres no como el propio quién, sino como su dénde, su
cuando y el cémo de su siempre eventual realidad»%°. Pero al
mismo tiempo, lo que puede ser transmitido empieza una vida
mas alla del sujeto, lo que hace atin mas paradéjica la estrecha
dependencia entre el conocimiento teérico y el autor como
forma de legitimacién de ese conocimiento.

A diferencia de este modo de transmisién de la teoria,
Coccia insiste en que el acto poético, al que apuntan final-
mente las practicas artisticas, seria del todo intransmisible:
«Solo puede transmitirse un texto que ha agotado su potencia
poética, es decir, su potencia de ser escrito»*®. Desde el punto
de vista de su practica el conocimiento se realiza como accién
en ese ahora mismo que interrumpe la linealidad de la histo-
ria: <en el instante del conocimiento todas las cosas renuncian
a su rango cronolégico, dejan de ser pasado, presente o futuro,
para hacerse simplemente contemporaneas a quien alcanza
dicho conocimiento» .

Por todo ello, la funcién de la teoria y la funcién de la
practica responden a economias distintas. La primera es una
parte fundamental en el proceso de legitimacién del sujeto.
Dada la definicién del yo como sujeto pensante, este no es solo
sujeto de conocimiento, sino también sujeto a conocimiento,
hasta el punto de que alguien cuyas capacidades cognitivas no
funcionan del modo habitual es apartado de la sociedad, y

59 Ibid., p. 100.
6o Ibid., p. 33.
61 Ibid., p. 37.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 109

también al revés, quien posee mas saber es también mas sujeto,
con lo que se le ofrecen mas posibilidades sociales. El conoci-
miento tedrico tiene una funcién de legitimacién de aquel que
expone ese conocimiento. El sujeto pasa a ser un sujeto autori-
zado, pero autorizado para qué. Si tenemos en cuenta la defi-
nicién que da el diccionario de la teoria como un conoci-
miento especulativo con independencia de toda aplicacién,
hemos de pensar que esa autorizacién es una autorizacién para
aplicar dicho conocimiento. De este modo, la justificacién de
la accién proviene de un campo teérico con una légica distinta
a la propia accién. Salvando las distancias, estariamos nueva-
mente en el dilema de Calvino contra Servet, una idea puede
autorizar una accién, pero esta va mas alla de lo representado
por esa idea, en cierto modo, da lugar a algo distinto de la idea
a la que responde.

El conocimiento teérico, entendido como aquel que se
adquiere a través de una tradicién, no tiene solamente un
efecto de poder, sino, como dice De CerteauGQ, precisa incluso
de un poder previo que hace posible que algo sea considerado
previamente como conocimiento. Este mecanismo explica en
qué medida una institucién como la universidad, construida
en torno al modelo del conocimiento teérico, a pesar de no
tener un poder propio, esta saturada de autoridades, jerar-
quias, egos y estrategias de poder. En La universidad sin condicién,
Derrida insiste en la ausencia de un poder propio por parte de
la universidad: «Porque es ajena al poder, porque es heterogé-

62 «Seria legitimo definir el poder del conocimiento por medio de esta capacidad
de transformar las incertidumbres de la historia en espacios legibles. Pero es
mas exacto reconocer en estas ‘estrategias’ un tipo especifico de conocimiento,
el que sustenta y determina el poder de darse un lugar propio. [...] un poder es
la condicién previa del conocimiento, y no sélo su efecto o su atributo. Per-
mite e impone sus caracteristicas®», Michel de Certeau, La invencion de lo cotidiano.
I Artes de hacer [1980], trad. de Alejandro Pescador, México, Universidad Ibero-
americana, 2007, p. 46.



110 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

nea al principio de poder, la universidad carece también de
poder propio »63 pero de ahi también su vulnerabilidad ante
cualquier poder y la facilidad para ser utilizada en funcién de
otros intereses, especialmente politicos o econémicos. Prueba
de ello es el lugar simbélico que ocupa la ciencia y las referen-
cias frecuentes a la investigacién dentro del discurso politico
como retérica de legitimacion, defendiendo la necesidad de
una relacién mas estrecha con la sociedad. El traspaso de la
investigacién en el Estado espafiol al Ministerio de Economiay
Competitividad podria calificarse en este sentido si no de
honesta al menos de transparente en cuanto al tipo de rentabi-
lidad —econémica— que se espera del conocimiento.

La escasa entidad de las practicas de la teoria y su considera-
cién como meros instrumentos, apoyados en las capacidades
intelectuales a las que remitian las acciones minimas revisadas
mas atras, beneficia el efecto de autoridad. Estas practicas, vin-
culadas a la palabra, quedan reducidas en muchos casos al
ambito personal del investigador, y por ello fuera del espacio
publico, o transformadas en convenciones, metodologias y
protocolos previamente fijados, de manera mas rigida en la
medida en que son utilizados como criterios de valoracién de
los resultados de las investigaciones. Hacer visible el lugar de las
practicas con relacién a la teoria, exponerlas abiertamente
como un espacio de saber y al mismo tiempo de no saber, de
inestabilidad y confrontacién con los limites de lo que se esta
exponiendo, supondria el cuestionamiento de la autoridad
como lugar del conocimiento. Iria en contra del principio de
autoridad que mueve la teoria. Hacer visible el aquiy ahora del
pensamiento, el contexto humano al que esté sujeto y los inte-
reses materiales que lo atraviesan, iria en detrimento de su

ambicién de universalidad.

63 Jacques Derrida, La Universidad sin condicion [2001], trad. de Cristina de Peretti y
Paco Vidarte, Madrid, Trotta, 2002, p. 16.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION III

Si la teoria tiene un efecto de autorizacién del sujeto, la
practica se situa en un espacio, si no contrario, al menos
diverso, al colocar a ese sujeto en una situacién que deja ver lo
que todavia no sabe, una situacién en ese sentido de fragilidad.
El conocimiento practico sucede a través de la experiencia del
no conocimiento. Coccia salva al individuo de ser tinicamente
sujeto de conocimiento, poniéndolo en relacién con su no
saber originario: «antes incluso de pensar o hablar, el hombre
in-siste en el silencio, en la estupidez, en la ignorancia: parece
que existe un retraso irreducible de todo individuo respecto
del lenguaje y del conocimiento» .

Es por esto que dificilmente se encuentra una teoria, dis-
curso o investigacién sin autor que la sostenga, mientras que
son numerosas las practicas de las que se desconocen su origen
y autor. Para el funcionamiento de las practicas no es necesario
conocer estos datos. Por la misma razén resulta mas facil hacer
la historia de las ideas que la historia de las practicas, cuyas
<«autoridades» han pasado en muchos casos a ser colectivas por
la constante transformacién que experimentan con el uso.
Mientras que el discurso cientifico busca su legitimacién a tra-
vés de una densa red de fuentes y citas bibliograficas que ha
crecido hasta la hipertrofia, una practica no remite a un sujeto
individual, sino al contexto y la situacién en la que se desarro-
lla, a un presente abierto y en movimiento. Las ideas crean la
ilusién de ser las mismas ahora y en el momento en el que se
enunciaron por primera vez. De este modo, es caracteristico
del discurso cientifico el uso de citas de autoridad provenien-
tes de tiempos y espacios remotos que poco tienen que ver con
el momento actual, como si esos pensamientos no debieran
nada al tiempo concreto en que fueron desarrollados, y tam-
bién al revés, como si el investigador que ahora las utiliza no

debiera tampoco nada al momento presente en el que escribe

64 Ibid., p. 130.



112 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

mas que la necesidad de ser autorizado. El problema no es la
validez de las transposiciones, que puede ser enriquecedora,
sino el juego velado de autoridades para el que se utiliza. De
este modo, el conocimiento teérico, aparentemente por
encima de unos protocolos considerados como meros instru-
mentos formales, produce sujetos de conocimiento que fun-
cionan como formas de poder. La universidad, como espacio
institucional de este saber, se convierte en una comunidad de
expertos cuya autoridad es proporcional a la distancia que se
abre con respecto a quienes quedan desautorizados con rela-
cién a ese conocimiento especializado. Desarmar la investiga-
cién supondria dar la vuelta a sus estrategias de autorizacién
para confrontar el conocimiento con el cuestionamiento de las
propias practicas que lo sostienen. Pero el conocimiento no se
podria permitir semejante ejercicio publico de desautorizacién
si no fuera al precio de perder los privilegios acumulados.

De este modo, el saber se desincorpora. El conocimiento se
deslocaliza, como si lo que es cierto en un lugar tuviese que ser
igualmente cierto en cualquier otro. <Al haber aceptado ale-
gremente esta funcién» —dice el grupo Oblomoff, un movi-
miento colectivo que aglutina corrientes criticas contra los
estandares oficiales de la investigacién académica—, <los cienti-
ficos se han condenado a una compartimentacién cada vez mas
minuciosa de su trabajo, a la sujecién a la financiacién publica
y privada con el unico fin de extraer beneficios econémicos o
ventajas estratégicas militares, y, en definitiva, a ignorar cons-
cientemente para qué y para quién estan haciendo ciencia»®?. Si
bien las humanidades pueden ser de escasa utilidad para las
estrategias militares, la 16gica y la economia del conocimiento
son las mismas para todo el ambito cientifico. Este para quéy para
quién son los factores eliminados de la ciencia cuando esta deja

65 Oblomoff, Un futuro sin porvenir. Por qué no hay que salvar la investigacion cientifica [2009],
trad. Javier Rodriguez Hidalgo, Madrid, Ediciones El Salmén, 2014, p. 13.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION IIg

de ser considerada como una practica y empieza a ser enten-
dida como un medio teérico, un instrumento para llegar a
unos fines que son siempre distintos del medio. Unicamente
como accién, desde el contexto humano y material al que
remite toda accién, y no solo desde los contenidos que se expo-
nen, es posible poner de manifiesto la politica de la ciencia.
Por esto, contintan los de Oblomoff, «es imposible ‘democra-
tizar la ciencia’ sin cuestionar la naturaleza misma de la activi-
dad cientifica»®.

La deslocalizacién del conocimiento se hace mas llamativa
en campos como las humanidades. La homologacién acadé-
mica de los saberes hace que todos jueguen con las mismas
reglas, imponiendo no unos contenidos, sino unas convencio-
nes que regulan los foros de discusién y publicaciéon de los
resultados. LLa necesidad de evaluar el conocimiento resultado
de una investigacién ha llevado al absurdo de que la teoria del
arte se mida con el mismo baremo, criterios y formas que,
pongamos por caso, la biologia molecular. Adaptarse a estas
exigencias, respondiendo a la necesidad de universalidad de
una institucién que funciona como una maquinaria ciega, ha
abierto una distancia entre la produccién académica y la socie-
dad, que parece aceptarse como algo inevitable. El problema
cae siempre en el tejado de los que menos saben segun los cri-
terios impuestos por los que mas saben. El resultado es que la
sociedad de afuera muestra escaso interés por las producciones
académicas, si no es como un medio para obtener un titulo
que le da acceso a un campo de trabajo. Si por un lado existe
una clara conciencia de esta escisién, con el consecuente dis-
curso de la necesidad de adaptar la investigacion a los intereses
publicos, por otro, las inercias de los funcionamientos admi-
nistrativos, criterios de competitividad y el universalismo al que
aspira la ciencia hace dificil abrir espacios de reflexién donde

66 Ibid., p. 97.



114 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

replantear no solo los objetivos y contenidos de la investiga-
cién, sino antes que eso la forma como se producen y se comu-
nican, en caso de que ambos momentos puedan considerarse
por separado.

La rigidez de los formatos académicos es un reflejo de la
rigidez de los métodos y formas de exposicién reconocidos
como validos. En este sentido las artes funcionan una vez mas
como piedra de toque. Los problemas para fijar metodologias
de investigacion en artes van en paralelo a la dificultad para
adaptarse a estos formatos de exposicién, utilizados a su vez
como criterio para valorar los resultados, y por tanto de legiti-
mar esas formas de conocimiento. Tiene algo de contradicto-
rio la necesidad de legitimar el arte como forma de conoci-
miento y la funcién critica de las propias practicas. Esta
dificultad explica la creacién de sociedades y espacios de publi-
cacién especificos, como la Society for Artistic Research, que
tratan de conciliar los estandares académicos con un tipo de
investigacién que exige no solo formas propias, sino otro
modo de relacionarse con el conocimiento. El mercado del
conocimiento —parafraseando el titulo del proyecto de Hurtzig
que presentaré a continuacién— no es solo un mercado de con-
tenidos, sino sobre todo de formas de comunicar esos conteni-
dos, de formas legitimas y formas ilegitimas, que operan como
policia de lo que debe ser y lo que no debe ser considerado
conocimiento.

Las cuestiones de método no son las mas faciles de resolver,
a pesar de su apariencia subsidiaria. Chantal Maillard recuerda
que Nietzsche tenia los métodos como el tipo de comprensién
mas costoso y por ello mas valioso®. Se trata nada menos que
de comprender los cauces mismos del conocimiento, lo que

Maillard sitaa en el plano de la intuicién, una intuicién racio-

67 Chantal Maillard, Filosofia en los dias criticos. Diarios 1996-1998, Valencia, Pre-Tex-
tos, 2001I.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 115

nal: la manera en la que se han de colocar los elementos para
tener sentido. El camino que lleva al conocimiento, en un
momento en que se piensa antes el proceso que el producto o
la potencia que el acto, pasaria a ser en si mismo objeto y resul-
tado de la investigacién, un camino que solo en la medida en
que sea recorrido, es decir, practicado, llegara a ser conocido.
Por eso, concluye Maillard, «el método es algo mas que una
simple direccién o el trazo de una linea; el método es un hacer
dentro del magma»eg.

En contra de la objetividad cientificista y el positivismo
légico, Feyerabend afirma que los cientificos mas relevantes
han construido sus propios métodos, es decir, han sido a su vez
fil6sofos de la ciencia, creadores de una forma de hacer y un
lenguaje propios, que es también un modo de pensar con las
formas, «una habilidad, o un arte, pero no una ciencia en el
sentido de una empresa ‘racional’ que obedece a estandares
inalterables de la razén y que usa conceptos bien definidos,
estables, ‘objetivos’ y por esto también independientes de la
préctica>>69. En Tratado contra el método y otros estudios nacidos a
la luz de la polémica a la que dio lugar el primero, Feyerabend
defiende la ciencia como una practica ligada a un contexto pre-
ciso, lo que explica la dificultad de importar metodologias que
pudieron servir en unos momentosy lugares, pero que no tie-
nen por qué servir en situaciones distintas. Como corrector de
esa tendencia a la universalidad, sospechosamente desintere-
sada, aboga por unas practicas democraticas, por una ciencia
—o un arte, podriamos afadir— que surge a partir y en dialogo
con un contexto social preciso.

A pesar de la insistencia por parte de las instancias oficiales
en el caracter transversal, la apertura hacia la sociedad y el dia-

68 Ibid., p. 52.
69 Paul Feyerabend, Adiss alarazon, trad. José R. de Rivera, Madrid, Tecnos, 1984,

p- 32.



116 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

logo interdisciplinar, los espacios de conocimiento se han
especializado cada vez mas no solo en los contenidos, sino
sobre todo en las formas de producirse y comunicarse. Aunque
parezca contradictorio, en la denominada sociedad del cono-
cimiento y del acceso abierto a la informacién, instituciones
como la universidad, que han experimentado un crecimiento
espectacular desde los afos setenta, se han convertido en mun-
dos aislados que la sociedad en general no deja de mirar con
una cierta extrafieza cuando no indiferencia.

La mayoria de la produccién universitaria, incluso en cam-
pos mas accesibles para un publico amplio como las humanida-
des, apenas sale del mundo universitario, que es el contexto en
el que nacen y mueren cientos de publicaciones, seminarios,
congresos y conferencias, entendidos como productos especiali-
zados que articulan la vida de estas instituciones y justifica el pre-
supuesto publico en investigacién. Como dicen una vez mas los
de Oblomoff, «se trata de una mercancia como cualquier otra,
cuyas légicas de produccién generan todos los absurdos que se
dan en las demas: carrera por la publicacién, fraudes y sobre
todo ausencia de reflexién de conjunto y de debate teérico»’°.
Aunque los tiempos tratan de ir en contra de estas inercias
endogamicas, la especializacion de los sistemas en beneficio de
su competitividad y niveles de produccién los convierte, paradé-

jicamente, en sistemas auténomos ajenos al mundo de afuera.

EL ARTISTA COMO INVESTIGADOR, O LAS ARTES ESCENICAS COMO
FORMA DE CONOCIMIENTO: MERCADO NEGRO DEL CONOCIMIENTO

UTIL Y DEL NO CONOCIMIENTO, DE Han~Nan Hurrzic
En el contexto abierto por esta discusién las artes ocupan un
lugar paradigmatico. Proponen un espacio de reflexién sobre

el hecho mismo de la practica, mas alld de cualquier finalidad.

70 Oblomoff, Un futuro sin porvenir, p. 66.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION II7

Esto es también lo que hace que tenga algo de contradictorio la
necesidad de homologar unas metodologias que las legitimen
como formas de investigacién, cuando la funcién de las artes
consiste precisamente en el cuestionamiento de estos formatos
autorizados. Lo especifico de la creacion artistica en tanto que
practica de investigacién pasa actualmente por la afirmacién
de su condicién performativa como un fenémeno con unas
caracteristicas propias. El interés creciente por la dimensién
escénica de las artes tiene que ver también con esta necesidad
de mostrar el lado préctico que subyace a cualquier resultado
artistico, y por extensién a cualquier actividad humana. En
este sentido afirma Sloterdijk que «la obra ya no estd en el
mundo como un resultado auténomo, que se hubiese desaco-
plado para siempre de las condiciones de su gestacién y colo-
cado, con el predicado de ‘jlisto!’>», sino que se presenta
como <cristalizacién momentaneamente fijada del ejercicio
artistico»”".

A artistas y a cientificos les ha tocado bajar del Olimpo para
aproximarse a aquellos a los que se dirige; toca acortar distan-
cias, es lo que marca la teatralidad de los tiempos, hacer si no al
servicio, si en relacién con ese publico que queda del otro lado;
esa ecuacion es la que da sentido a lo que se hace, y credibilidad
a la escena del conocimiento o del arte. Atras quedé la imagen
del artista como alguien incapaz de articular un discurso sobre
su propia obra, o el conferenciante que no consigue ponerse
delante de un publico si no esta armado con un texto cargado
de datos, autoridades y argumentos con los que defender su
presencia. Cercania, interaccién, apertura son la respuesta,
con una clara proyeccién escénica, a la necesidad de reconside-
rar el lugar de la teoria frente a la practica, o del conocimiento
frente a la sociedad. Es dentro de este horizonte hermenéu-

71 Peter Sloterdijk, Has de cambiar tu vida. Sobre antropotécnicas [2009], trad. Pedro
Madrigal, Valencia, Pre-Textos, 2012, p. 274.



18 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

tico, que afecta no solo al contenido, sino sobre todo a las for-
mas del conocimiento, que las artes se han convertido en un
eficaz aliado de la academia y otros ambitos publicos.

Como parte de esta dinamica de proximidades, el artistay
el cientifico estan llamados a encontrarse en un espacio insti-
tucional en el que tradicionalmente este primero en tanto que
creador era una rareza de laboratorio. Este nuevo escenario
cuestiona tanto la posibilidad del juicio artistico como la de la
transmisién del conocimiento. Dicho de otro modo, la situa-
cién final que este desplazamiento plantea es la de un arte sin
espectador o una ciencia sin destinatario, en la medida en que
el publico no es ya solo sujeto de recepcién, sino también de
la construccién de la obra artistica o de la actividad de cono-
cimiento. En ambos casos el problema tiene que ver con una
concepcién del arte o de la ciencia como una forma de
accién, y no de representacién. El mundo académico recurre
al arte no como estrategia de representacién u objeto de estu-
dio, sino antes que eso como método —o mejor habria que
decir antimétodo— de investigaciéon constantemente reinven-
tado, como manera de estar y hacer, ponerse en relacién y
pensar. En este nuevo escenario, arte y ciencia van a encon-
trarse una vez mas a lo largo de una historia con mas distancias
que acercamientos.

Tradicionalmente la ensefianza de las artes ha estado en
manos de escuelas técnicas o conservatorios, donde se pro-
porcionaba a los aspirantes a artistas el conocimiento de los
materiales, técnicas de composicién, modos de expresién,
corrientes histéricas y tecnologias; todo ello orientado a una
formacién de caracter practico que tenia como objetivo el
dominio de esos materiales. Esta formacién estaba fuera de la
universidad, donde la traduccién del conocimiento en teoria
era condicién imprescindible. Este juego de contrarios entre
artes y ciencia se ha ido redefiniendo a medida que el espacio
social de las practicas ha ganado importancia.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 119

Durante mucho tiempo la formacién del artista en los gra-
dos superiores se entendié como un complemento académico
a su formacion practica. El artista acudia a la universidad para
continuar su formacién y acceder a otras posibilidades labora-
les. Incluso cuando la ensefianza artistica se integré en la uni-
versidad, hacer el doctorado sigue suponiendo a menudo el
reciclaje a través de una disciplina teérica, como historia, teo-
ria del arte, educacién o filosofia, renunciando a la actividad
creativa, o poniéndola al servicio de estas disciplinas. El artista
se legitima académicamente demostrando no solo un conoci-
miento practico sino sobre todo teérico. Esta situacién esta
cambiando con la posibilidad de un tipo de investigacién espe-
cifica en artes, pero las resistencias para su homologacién no
son pocas tanto por parte de las instituciones como del propio
espacio de la creacién.

Por otro lado, la consideracion del arte como bien publico
en tanto que forma de investigacién y conocimiento ha creado
una nueva identidad del artista situandolo de otro modo en la
sociedad. De 1999 data el Acuerdo de Bolonia donde se regula
la ensefianza artistica en los grados superiores en Europa.
Aunque la introduccién de las artes en la universidad varia
segin los paises y campos de creacién, este afio puede servir
como fecha orientativa que marca un punto de llegada, por un
lado, de una amplia tendencia de reconsideracién del espacio
social de las artes abierto desde los afios setenta, y un punto de
partida, por otro, que sefala el reconocimiento oficial de las
artes como un modo especifico de entender, producir y com-
partir el conocimiento. A partir de ahi queda abierta la discu-
si6n sobre qué puede ser considerado investigacién en artes,
cémo consensuar una forma de trabajar cientificamente con
instrumentos artisticos, c6mo presentar los resultados de esas
investigaciones de modo que puedan ser no solo evaluados de
forma objetiva con criterios compartidos con otras ciencias,

sino también difundidos y rentabilizados socialmente. El



120 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

intento de homologar la investigacion en artes ha terminado
de sacar a la luz los conflictos y contradicciones que subyacen a
la tradicional oposicién entre teoriay préctica72.

Desde los afios noventa han sido cada vez mas los proyectos
que han utilizado instrumentos de creacién para cuestionar las
formas del conocimiento. Algunas obras analizadas hasta aqui
se refieren de uno u otro modo a un conocimiento tradicio-
nalmente identificado con la teoria, que es cuestionado desde
las practicas que sostienen esa misma teoria, como What ifevegy—
thing we know is wrong?, a través de la reelaboraciéon de documentos
sobre arte o ciencia recuperados del pasado; El desenterrador, por
medio de la exploracién grupal a modo de conversacién acerca
de conceptos que sostienen los valores sociales; o Who's afraid of
representation?, sobre los imaginarios histéricos construidos
sobre las artes de accién o el conflicto social en oriente medio.
La situacién escénica a la que dan lugar estas obras hace sentir
el conocimiento como un fenémeno colectivo de tipo prac-
tico. Es por esto también que la palabra aparece en ellas como
un lugar de cruce entre instrumento de transmisién del cono-
cimiento y forma de accién colectiva. En este ambito de crea-
cién confluyen formatos expositivos como el arte documental y
el arte de archivo, las conferencias escénicas, proyectos comu-
nitarios o pedagégicos, propuestos como investigaciones sobre
la memoria colectiva, la construccién del pasado o la articula-
cién del espacio social en espacios y momentos especificos. A
través de las formas de presentar y compartir los materiales se
enfatiza la dimensién publica del conocimiento como un

fenémeno practico, al tiempo que se rechazan las formas con-

72 Como acercamiento a este debate en el Estado espafiol pueden consultarse el
monografico de la revista Prdctica e investigacion, Cairon, 13 (2010), coordinado por
Victoria Pérez Royo y José Antonio Sanchez, o el volumen editado por Selina
Blasco, Investigacién artistica y universidad: materiales para un debate, Madrid, Ediciones

Asimétricas/Bellas Artes Universidad Complutense de Madrid, 2013.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION I21

vencionales de entender el conocimiento como acumulacién
pasiva de informacién, ideas o teorias.

Blackmarket for useful knonwledge and non-knowledge (Mercado negro del
conocimiento util y el no conocimiento), desarrollado por la Mobile
Academy, bajo la direccién de Hannah Hurtzig, es un ejemplo
de estos proyectos donde se replantea, en este caso de manera
explicita, el espacio del conocimiento a través del modo como
se produce. La obra se realizé por primera vez en Hamburgo
en 2001y desde entonces ha conocido numerosas ediciones
en ciudades distintas. Para cada ocasién se escoge un tema
relevante para el entorno en el que se va a realizar. El tema
general se divide en categorias. A continuacién se buscan las
personas que puedan aportar informacién sobre cada catego-
ria. Dentro de la peculiar dramaturgia del conocimiento que
sostiene la obra, estas personas van a llamarse expertos, y el
publico sera tratado como clientes. Se retoman asi las identi-
dades convencionales en el conocimiento como ambito de
intercambio comercial, pero, como veremos, ni los expertos
van a resultar tan expertos ni los clientes meros consumidores
de informacién.

Se invita a alrededor de 10O expertos que atenderan a los
clientes de uno en uno. La parte central de este dispositivo
consiste en un espacio amplio donde se disponen las mesas
perfectamente alineadas. Cada experto se sentara en una
pequena mesa, y del otro lado estara el cliente. En la entrada se
coloca el mostrador de administracién, donde los potenciales
clientes pueden consultar un enorme panel con el listado
completo de todos los temas, el nombre del experto y su
numero de mesa. El tema sera conocido como la oferta, que el
cliente compra a cambio de I euro. Las entrevistas duran media
hora, y para reservar una nueva entrevista hay que dejar pasar
un turno. El comienzo y el final son indicados por un sonido,
un golpe de campana, un gong o una sirena, que, como si del

final de una jornada laboral se tratara, hace que se levanten los



122 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

clientes y acuda una nueva tanda. Este procedimiento se repite
varias veces a lo largo del evento, cuya duracién puede abarcar
desde varias horas a varios dias. En el caso de que no quepan
todas las mesas a la vez, los expertos iran cambiando, lo que
tendra lugar también al mismo tiempo. Es importante que
estos movimientos de transicién ocurran a la vez y respetando
los tiempos fijados; de ello depende el ritmo de la obra, que le
da a todo un aspecto empresarial y automatizado, como una
especie de industria de produccién en linea de conocimientos.

Las formas de abordar las entrevistas pueden ser muy dis-
tintas. La diversidad de las categorias en las que se disecciona el
tema general y el modo de considerar lo que puede ser conoci-
miento, hace que entre los expertos se encuentren personas de
procedenciay con formacién dispares. El principio que sos-
tiene la propuesta es que cualquier persona es experta en algo.
Aunque Hurtzig insiste en que la comunicacién con el cliente
tiene que adoptar la forma de un relato, que no se trata de
transmitir una informacién, sino de narrar el conocimiento,
lo cierto es que en la practica de estos encuentros se despliega
una diversidad de tonos, maneras y registros que pueden pasar
por la conferencia, la charla informal, la confesion, el juego, la
seduccion, la demostracién, el engafio o el ejercicio conjunto
de algun tipo de actividad.

Imaginemos, por ejemplo, que el tema fuera la corrup-
cién. La divisién en categorias podria ir desde la corrupcion
politica hasta la corrupciéon de la materia organica, de las
ideas, de las formas artisticas o el comportamiento. Como
expertos podrian estar desde profesores de ciencias politicas,
economia, biologia o teoria del arte, hasta representantes reli-
giosos, sicélogos o instructores de yoga, asi como personas que
han vivido algunos de estos tipos de corrupcién, como
podrian ser un politico, un empresario, un artista, un ludé-
pata, un drogadicto, un enfermo terminal o simplemente una

persona mayor.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 123

Ocupar el puesto de cliente es solo una de las maneras de
participar de una obra que tiene, como senala la directora’®,
una dimensién visual como dispositivo de observacién. Tam-
bién es posible escuchar algunas conversaciones desde las gradas
por medio de auriculares, seguir el encuentro a través de la
imagen proyectada en una pantalla gigante o asistir desde
afuera, observando ese impresionante espacio, tenuemente ilu-
minado, desbordado por el sonido de las voces confundiéndose
a lo largo de un tiempo en el que, a pesar de la impresién de
caos, todo parece estar perfectamente organizado. Asimismo, se
pueden observar los espacios de transicién que rodean el antes
y después de las entrevistas, como, por ejemplo, las actitudes de
los clientes frente al mostrador de administracién dejandose
aconsejar por los encargados acerca de qué oferta comprar
cuando la que habian escogido ya estaba ocupada. Un sentido de
la economia y del aprovechamiento hace pensar en el modelo
neoliberal del conocimiento como una mercancia que debe ser
rentabilizada al méaximo. Sin embargo, al mismo tiempo, hay un
aspecto fantasmagorico que le da a todo un caracter irreal, des-
dibujando los referentes mas inmediatos para provocar otro
tipo de asociaciones. Como explica Hurtzig, generalmente los
clientes no obtienen lo que esperan. Todo es lo que parece:
literalmente un encuentro minuciosamente preparado para
que ocurra la mayor cantidad de intercambios con la mayor
intensidad posible; pero al mismo tiempo, lo que estd ocu-
rriendo es algo mas dificil de identificar; no tiene relacién solo
con el conocimiento, sino también con lo que no es conoci-
miento, con esa impresiéon de caos alucinante que parece cues-
tionar las posibilidades reales del conocimiento y sus limites.

73  <«An image of the mass and of collective learning>, en Maske und Kothurn, Interna-
tionale Beitrdge zur Theater-, Film und Medienwissenschaft, Bshlau Verlag Wien, Koln,
Weimar, 2007. Disponible en en http://www.mobileacademy—berlin.com/
englisch/bm_texte/interview.html.Co. Consultado el 8 de febrero de 2015.



124. ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

7. Blackmarket, Hannah Hurtzig. La Casa Encendida, Madrid, 2012.
Fot. Enrique Escorza.

En una grabacién realizada para el programa From Sketch
de la cadena de television Arte, Hurtzig expone de forma
esquematica, en no mas de 10 minutos, y con la ayuda de un
papel y un rotulador, el funcionamiento escénico y dramatur-
gico de la obra. En este video, cuyo enlace puede encontrarse al
comienzo de la pagina web de la Mobile Academy”, donde esta
disponible también una exhaustiva documentacién sobre el
proyecto, la directora no empieza hablando sobre el conoci-
miento, sino sobre el no conocimiento como posibilidad del
conocimiento. En realidad, y a pesar de la impresion de solidez
y eficacia que transmite toda la organizacién, Blackmarket se

refiere a los conocimientos que se denominan utiles, pero

74 http://www.mobileacademy-berlin.com/

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 125

también, como si de su otro lado se tratara, a los no conoci-
mientos. Al final de la grabacién, Hurtzig retoma este ultimo
punto para subrayar tres elementos necesarios para que la obra
alcance el lugar al que quiere llegar y que son opuestos al cono-
cimiento. Uno es el ritmo repetitivo que organiza todo el
evento. Cuando los clientes se levantan de la mesa, todo vuelve
a empezar con una ronda nueva de clientes. El procedimiento
se repite de forma automatica unay otra vez, lo que parece ir
en contra de la novedad que acompaiia el conocimiento y su
dimensién humana. Otro es la creencia en la posibilidad de la
transmisién de ese conocimiento. Tanto por parte del experto
como del cliente es necesaria una cierta fe en que ese encuen-
tro cara a cara vaya a dar el resultado esperado. Experto y
cliente deben aceptar ese pacto. Y el ultimo es el aspecto aluci-
natorio que termina ofreciendo todo el dispositivo. La hetero-
geneidad de los temas, listados en el mostrador de entrada, las
cuestiones, puntos de vista y tonos distintos que se desprenden
de las ofertas, confieren al evento algo de excesivo, un desbor-
damiento que termina haciendo sentir lo que no se ve a simple
vista. Hurtzig se refiere a la intoxicacién del conocimiento
compartido, que pone en cuestiéon finalmente los limites entre
experto y cliente. Ya al comienzo de la grabacién, hace una
rapida advertencia sobre su acercamiento al proyecto. «Me
ocupo del conocimiento como un aprendiz profesional», afia-
diendo que la caracteristica del aprendiz —«diletante>, dice
exactamente— consiste en estar un poco perdido frente al
conocimiento, porque no sabe cémo llegar a él y por momen-
tos desea adquirirlo todo a la vez, de un modo excesivo y hasta
confuso.

La gente circulando entre las mesas, transitando por los
espacios intermedios, la cualidad que toda la obra tiene de
espacio para ser mirado, de espectaculo desplegindose en
tiempo real, hace que se imponga un sentimiento de duda

acerca de la pretendida eficacia comunicativa, pero al mismo



126 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

tiempo una sensacién de placer colectivo que va mas alla de la
rentabilidad del conocimiento adquirido, lo que termina
siendo un tema menor cuando no una excusa. Los encuentros
con los expertos son solo una parte de un mecanismo mas
complejo que abarca también a quien lo observa. Hurtzig
afirma que el conocimiento no es un saber que esté esperando
en algun sitio y al que en un momento dado se tiene acceso,
sino que es resultado de una negociacién. En el Blackmarket este
acuerdo va mas alld del que pueda darse entre experto y cliente;
se trata finalmente de un acuerdo colectivo que, aunque no
llegue a hacerse explicito, ocurre entre todos los que estan alli
desde sitios distintos, como dice Hurtzig: «I don’t think that
the only reason the Black Market functions is that one perso-
nally learns something very essential and new. It has to do with
being one among 500 people in a public space and there is a
floating concentration that comprises everyone>>75. Fsa cierta
decepcidén no es solo del cliente, sino también del experto.
Nada ocurre exactamente como se esperaba. La impresién
industrial de todo el conjunto es traicionada por el caos
humano. Entre los lemas del Blackmarket figura una idea de
Oswald Wiener: solo cuando escuché cémo me entendiste supe
lo que queria decir.

Blackmarket propone una practica colectiva envuelta en una
dramaturgia inspirada en el modelo del intercambio comer-
cial, y el conocimiento como mercancia. No es casualidad que
el intercambio fuera el tema del Blackmarket que se hizo en Graz
en 200%7. En esta practica se comercia con dos tipos de mer-
cancias, el conocimiento util y otro fenémeno, que por oposi-

cién podria haberse denominado conocimiento inutil, pero

75 <«No creo que la unica razén de que Blackmarket funcione es que uno personal-
mente aprenda algo muy esencial y nuevo. Tiene que ver con ser uno entre 500
personas en un espacio publico y con una concentracién flotante que abarca a

todos». Ibid.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 127

que se le llama no conocimiento y cuya utilidad responderia a
otro tipo de légica. La convencién obligaria a situar la teoria
del lado de los expertosy el conocimiento autorizado que van a
transmitir. Pero es en la forma de transmitirlo, a través de una
practica regulada por este complejo dispositivo, que la posibi-
lidad del conocimiento deja ver su otra cara, lo que no es
conocimiento en el sentido autorizado de la palabra, pero
transmite otro tipo de saber.

El conocimiento adquirido a través de las practicas artisti-
cas atraviesa este momento de pérdida que le permite llegar a
ser una experiencia. Es una forma de legitimacién distinta a la
legitimacién como autoridad a la que apunta el conocimiento
teérico. Blackmarket hace visible el espacio intermedio entre la
posibilidad del conocimiento y el no conocimiento, donde se
alojan las artes escénicas como posibilidad de un medio inesta-
ble y fragil que caracteriza una practica. A este instante en el
que el conocimiento se hace posible como una forma de expe-
riencia es a lo que se referia Coccia cuando hablaba de la
potencia poética como el momento en el que todo renuncia a
una ordenacién espacial para hacerse contemporaneo a quien
la experimenta.

Apelar a la practica del conocimiento, es decir, conside-
rarlo desde el modo como se produce y se transmite, supone
devolverlo a un terreno movedizo donde el acierto convive con
el error y la posibilidad de aprendizaje con el no saber. Aun-
que parezca contradictorio, esto implica, como afirmaba Hurt-
zig acerca de los elementos del no saber en Blackmarket, una fe en
lo que se esta haciendo, no a partir de unos resultados en
muchos casos previsibles, sino como algo que acontece y que
deja de ser en el momento en que ya ha sido. Es en este sentido
que la accion del conocimiento implica también una apuestay,
por tanto, el riesgo de una pérdida.

Recuperando la etimologia de la palabra profesor como

alguien que profesa el saber, Derrida insiste en la dimensién



128 ENSAYOS DE TEORIA ESCENICA

performativa que implica todo acto de profesiéon por el hecho
de realizarse cada vez que se hace. Frente a las funciones cons-
tativas o prescriptivas del conocimiento, propone esta otra
funcién que consiste en su afirmacién como un acto de fe en el
saber, mas alla y en contra de su instrumentalizacién como
estrategia de poder sicolégico, social o econémico: «'Hacer
profesion de fe’ es declarar en voz alta lo que se es, lo que se
cree, lo que se quiere ser, pidiéndole al otro que crea en esta
declaracién bajo palabra>>76. El conocimiento puede ser una
ciencia, pero no es solo una ciencia. Esto es especialmente
cierto para las humanidades. La practica del saber remite a la
actualizacion de esta promesa, que como toda promesa ligada a
una accién, es una promesa de cambio que empieza por el
cambio de las propias convenciones que envuelven el conoci-
miento identificaindolo con la teoria.

En el 2012 se clausuré la ultima edicién del festival In-Pre-
sentable, que se habia celebrado durante diez afios en La Casa
Encendida de Madrid, con una versién libre de Blackmarket.
Para su ultima edicién se convocé a unas 100 personas relacio-
nadas con el mundo de las artes escénicas. A diferencia de las
ediciones regulares, en este caso no habia un tema previo, lo
que marcaba una interesante diferencia con respecto al for-
mato habitual. Los «expertos» fueron convocados con la
intencion de que el tema fuera acordado entre todos, lo que
obligé a cada uno a plantearse desde qué lugar asumir su con-
dicién de experto. Tras varios meses de discusion via internet,
en los que la propuesta dominante parecia ser la <radicali-
dad», las conversaciones se prolongaron durante la semana del
Festival y a duras penas se pudo llegar a un acuerdo. Final-
mente se recurrié a un titulo amplio, inspirado en una can-
cién de R.E.M., «<El final del mundo tal y como lo venimos
conociendo®, que contentase a todos.

76 Derrida, La universidad sin condicion, p. 33.

I. [HACER/PENSAR] EL MITO DE LA ACCION 129

En cualquier caso, el interés de esta edicion del Blackmarket
no radicaba en el tema, que estaba definido por la propia
seleccion de expertosy el hecho de que todos ellos tuvieran que
ver con el mismo ambito. La discusién de fondo iba a ser ine-
vitablemente sobre las artes escénicas. Pero esto fue solo a nivel
explicito, implicitamente el tema de esta edicién volvié a ser la
posibilidad del conocimiento, que en realidad es la cuestion de
fondo del proyecto de Hurtzig. Aunque ella aclaré el sentido
amplio con que se utilizaba el término experto, el rechazo que
suscité en muchos participantes acentu6 la discusién sobre lo
que podia ser considerado conocimiento. La relevancia de
aquello que los participantes pudieran contarles a sus clientes
podia llegar a ser menor en comparacién con la forma del
encuentro. No olvidemos que la propia impulsora del proyecto
comenzaba presentandose como diletante. La posibilidad o
imposibilidad del conocimiento en si mismo se transformé en
el conflicto —escénico— que sostuvo esta edicién. Para unos
expertos que lo que tenian en comun era su relacién con las
précticas escénicas, la responsabilidad no radicaba tanto en el
contenido sino en la forma. La dramaturgia del conocimiento
se hizo doblemente ficticia, o doblemente teatral. Lo especifico
del conocimiento practico, a lo que remitia finalmente la con-
dicién de creadores por la que fueron invitados la mayoria de
los participantes, no es la informacién que fueran a transmitir,
sino lo que durante ese tiempo pudiera pasar como posibilidad
de una experiencia que pasa por la forma de comunicar algo
antes que por el contenido. De este modo, junto a las pro-
puestas mas ortodoxas, se desplegé un amplio abanico de
opciones que iban desde ofrecerle una almohada para que
dedicara la media hora a dormir hasta tararearle una partitura
sinfénica, ensefiarle a tejer con lana o invitarle a compartir un
bizcocho.

Con respecto a la propiedad del conocimiento teérico de

afirmarse como autoridad, el conocimiento a través de las artes



130 ENSAYO0S DE TEORiA ESCENICA

tendria un caracter impropio, desautorizado por el lugar
imprevisto que implica todo lo que esta vivo porque esta ocu-
rriendo. El unico conocimiento propio de la obra es acerca del
modo formal de realizarla, pero con relacién a algun otro tipo
de conocimiento remite a otra forma saber que lo salva de ser
solamente una técnica. El artista no es un experto en historia,
ciencias politicas o fisica atémica, sin embargo, su obra puede
hablar de todo esto de este modo impropio, a través de un
rodeo, como si de una alegoria del propio conocimiento se
tratara. Con respecto a la informacién que podria transmitir
un experto en un libro o en una conferencia, la diferencia no
radica en el contenido, que idealmente podria haberse trasla-
dado con todo detalle a la obra, sino en la forma de exponerlo,
una forma que traiciona lo que dice, dejando de estar a su ser-
vicio; una forma convertida en una accién que no tiene la
seguridad de adénde conduce y que tiene que sostenerse por si
misma cada vez que vuelve a realizarse. En la medida en que
esta haciéndose, la obra, como modelo de un hacer desde la
préctica, piensa y propone, cuestiona y juega, invitando al
espectador a una actividad que no esta cerrada ni trata de llegar
a una conclusién. En cuanto practica, la obra se hace o no se
hace, pasa o no pasa. Es desde su dimension teérica que se le
da un principio y un final, convirtiéndola en un relato, en una
historia o en una teoria. Pero el conocimiento (im)propio del
arte no radica en ese relato ya construido, sino en un estar
haciéndose siempre a punto de fracasar, de perder la apuesta.
El conocimiento a través de las artes, consideradas desde su
dimensién practica, nos recuerda, como diria Hurtzig, que

todos somos aprendices en casi todo.

[SENTIR / CONTARI
LA EXPERIENCIA FRENTE A LA HISTORIA

DRAMATURGIAS PARA DESPUES DE LA HISTORIA

El renovado interés por la conciencia colectiva estuvo antici-
pado y en cierto modo acompafado por la denuncia de la
debilidad de ese horizonte social. A lo largo de los afios
ochenta la primera ministra britanica Margaret Thatcher hizo
célebre su pronéstico sobre el fin de cualquier tejido social que
fuera mas alla de la familia: «there is no such thing as society.
There are individual men and women, and there are fami-
lies»””. E1 provocativo caracter antisocial de la obra de Rodrigo
Garcia o Angélica Liddell pareceria confirmar este diagnoéstico,
sin embargo, aunque sea por rechazo, esa sociabilidad que
Bauman describié flotando «a la deriva, buscando en vano un

1. 8
terreno sélido donde anclar»’ aparece en la obra de estosy

77 <no hay algo asi como la sociedad. Hay hombres y mujeres individuales, y hay
familias», en The Sunday Times (31.08.1987). http://briandeer.com/social/thatcher-
society.htm. Consultado el 1 de agosto de 2015.

78  Zygmunt Bauman, En busca de la politica [2009], trad. Mirta Rosenberg, Buenos
Aires, Fondo de Cultura Econémica, 2001, p. II.



