Teatralidad vy disidencia
José A. Sanchez Martinez

Centro de Estudios
Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofia



Fragmenta del texto publicado en José A. Sanchez y Esther Belvis (eds.), No hay mds poesia que la
accion, Pasa de Gata, México, 2015, pp. 21-58.



Nos gustarfa vivir en una sociedad democréatica, donde cada cual dice lo gue piensa, hace lo gue
puede y expresa lo gue siente. Sabemos que no vivimos en una sociedad de ese tipo, y, ademas de
intentar decir, hacer y expresar, debemos manifestamos contra quienes mienten, especulan y
manipulan. Perg la mentira, la especulacién y la manipulacién no estan en un afuera localizable, nos
atraviesan. Por lo que la lucha politica va necesariamente acompafiada de un reto ético de

transformacion.

El problema de |a teatralidad en la sociedad contempordnea se plantea en un campe farmado por
estos cuatro polos de tensidn: espontaneidad (sinceridad, honestidad, transparencia), interés
(mentira, especulacion, manipulacion), palitica (accidn colectiva por el bien comin y contra el
interés particular), ética (decisién individual en libertad, pero condicionada por la presencia de los
atros). Serfa un error concebir que el punto de encuentro de estos cuatro polos se da en ¢
establecimiento de una moral positiva gue premiarfa la espontaneidad y prehibiria el interés. Plantear
la resolucién de estas tensiones en términos morales conllevaria una anulacién de la accién politica,

pera también de la misma ética, pues descargarfa taeda decisién individual en una moral establecida.

¢Dénde se sitlda la teatralidad en este esquema? De acuerdo a la concepcidén mds peyorativa del
término “teatral”, la teatralidad serfa un modo de esconder la mentira, la especulacién y la
manipulacién bajo las mascaras de la honorabilidad. La teatralidad del poder cumple una doble
funcién: representar la fundacién del poder en una ficcidn trascendente y ocultar bajo tal
representacion el interés no confesado. Pero esa teatralidad es muy faciimente contestable
mediante una teatralidad alternativa (o disidente), que, por una parte, mostraria como apariencia y
no como trascendencia la fundamentacién del poder y que, por otra, denunciarfa la hipocresia moral
de sus agentes. Ambos modos de teatralidad se desarrollaron en el ambito artistico en la época
ilustrada, como respuesta a una méaxima teatralizacion de la vida social. La denuncia del teatro de las
apariencias dio lugar a cobras clasicas de la escena, de Beaumarchais a Genet. En tanto la
concepcisn del teatro como institucién moral atraviesa la historia de la madernidad de Diderot a

Brecht.

La conversidn de la accién politica en accién moral implicaria pensar que bastaria la prohibicién de
los comportamientos considerados amorales para consequir el objetive deseado: la sociedad
democratica. Pero la accién politica sélo puede afectar los comportamientas mediante el
establecimiento de Iimites. Por "accién politica” se entiende “accidn macrapolitica™, aguella dirigida

a la transformacion de las leyes y los mecanismaos de regulacién sacial. La accién gue si puede operar



transformaciones en los comportamientos de un maodo diverso al establecimiento de limites es la
micropalitica, de la gue si podria desprenderse una ética. La accidn micrapolitica es imprescindible
para aproximar la realizacion de una sociedad democratica. Sin embargo, por si misma, es inerme

frente al despliegue sistémica del interés.

La moral es la mascara de una politica que falsamente esgrime principios éticos. Las morales
positivas, tradicionalmente vinculadas a creencias religiosas, han servido tantas veces de pantalla
protectora a la injusticia, que dudosamente pueden ser consideradas buenas aliadas. éLa prohibicién
de la mentira, la especulacién y la manipulacién acabarfa con la injusticia, con la desposesién y con la
explotacién? Sclamente si afectara no ya al comportamienta de los individuoes, sinc al sistema
mismo, es decir a las leyes y procedimientos regulatives. Oe nada sirve gue tados los participantes
en un juicio digan la verdad si la ley es injusta. De nada sirve que los gestores, los trabajadores y los
clientes de una empresa abandonen el propdsito especulativo si la empresa misma se sostiene sobre
la especulacién. Y de nada sirve que los agentes del poder renuncien a manipular si solo ellos tienen

acceso a los medios de comunicacion.

Sin negar la potencia de una transformacion de los comportamientos, ésta por si sola no basta para
cumplir el objetivo de la accidn politica, que es el reparto equitative de derechos vy bienes. Por otra
parte, lo gue se denuncia no es la mentira en s misma, el comportamiento de quién miente, sino la
intencién y los efectos de esa mentira. Lo condenable ne es la actuacion moral de guienes participan
en la mentira, sino sus efectos sobre el sistema palitico: el fraude de representacidn, la pérdida de
legitimidad, la desconfianza en el sistema. Lo mismo cabria decir respecto a la especulacién y la
manipulacién. El problema no es la especulaciéon en cuanto acto moral condenable, sing el
crecimiente desproporcionado de las desigualdades, la desposesidn general gue genera la actividad
especulativa de unos cuantos, la concentracién de la rigueza. Respecto a la manipulacién, lo gue se
condena es la colonizacién de las subjetividades guiada por intereses particulares, gue tiene comop
resultado la modelizacién industrial de la subjetividad como medio de impedir el devenir de la masa

en multitud

Nos gustaria vivir en una sociedad democrética, donde cada cual dice lo que piensa, hace lo que
puede y expresa fo que siente. Y aparentemente esto es posible en términos morales: vivimos en una
saciedad muy tolerante respecto a los comportamientos individuales, siempre que estos no afecten
al reparto de la propiedad. La libertad moral no sélo no es incompatible con el régimen politico

neoliberal, sing que constituye su base micropolitica. Pero no es la libertad maral lo que garantiza lo



gue hemos denominado “espontaneidad”, sino paradéjicamente la responsabilidad ética. Y es en el
gjercicio de la responsabhilidad ética cuando el deseo choca contra la represién, cuando la voluntad de
sinceridad, honestidad y transparencia se enfrentan a la represién noe moral, sino politica, pues el
problema ne reside en los comportamientos, sino en la orientacién y en los efectos de esos

compartamientaos.

LEl resurgir de la teatralidad en la protesta es consecuencia del fortalecimiento de la represién? Tal
vez los oligarcas han advertido gue sélo a ellos les es dade "hacer cosas con palabras”™, pues solo
ellos tienen los recursos para gue lo gue dicen se convierta en realidad y se imponga de manera
efectiva al resto. Para guienes se manifiestan en las calles de nada sirve formular individualmente
enunciados realizativos (performativos), la Unica via para construir realidad pasa por una
arganizacion colectiva de la enunciacién, en la gue se hace efectiva la teatralidad. Esta no es
exclusivamente una teatralidad de la representacién, es en primer lugar una teatralidad de los
cuerpos, afectados por la rabia, la indignacién, el desec de dignidad y la ilusién de una sociedad

igualitaria.

En un tiempo en que la pirdmide jerdrgquica se vuelve a dibujar con nitidez, aungue sea en la forma de
una imagen multiplicada globalmente, ies posible recuperar la metéfora teatral como instrumento
de andlisis? ¢Qué modos de teatralidad seran Utiles para comprender y someter a critica los modos
de escenificacién del poder y de relaciones humanas en las sociedades contempordneas? Y cudles

seran compatibles con una accién disidente?

En contraste con el modelo de teatralidad social basada en el teatro draméatico, en el que cada cual
desempefia su papel, existen atros muchos modelos en los gue la relacidn jerarguica imperante en el
paradigma draméatico o textual no es tan evidente. Existen modelos de teatro basades en la
participacién igualitaria de los actores en la produccién de un acontecimiento escénico, donde la
representacion séle puede ser entendida como realizacién de un acontecimiento ficcional gue
suspende los intereses y las pasiones de |a realidad cotidiana, pero no como la realizacién de una
ficcion previamente fijada en un texto. Y existen también modelos de teatro en los gque esa
participacion se extiende hasta el extremo de prescindir de espectadores para dar lugar a eventos
muy préximos a los rituales pre-teatrales, de los gue sélo se diferenciarfan por la cancelacién de la

dimensidn trascendente.



La denuncia de la teatralidad hegemdénica se produciria, pues, no come negacién de la teatralidad,
sino como produccién de una teatralidad artistica que invierte ¢ subvierte las pretensiones de
representacion. Pere también se produce en forma de una teatralidad social que utiliza la

representacion de modao diverso.

1. Teatralidad, poder y espacio publico

El poder siempre ha sido representado, mucho antes de gue llegara a ser entendido como resultado
de la representacion de los intereses ciudadanos. Dos modos de representacidon coinciden en la
figura del gobernante. Este representa activamente su soberania poniéndola canstantemente en
escena ante los demas. Y representa pasivamente en su cuerpo la soberania gue recibe de Digs, de
los iguales en cualguier sistema de castas {desde los mas tradicionales a los més scfisticados) o de
los ciudadanos. Ambas representaciones estan ‘ntimamente ligadas, y sélo una sociedad
radicalmente democratica podria evitar su superpasicién y su repeticién. La lucha por el poder no es
muy distinta a la lucha por el privilegio de representar en propiedad un papel protagénico. Adalf
Hitler, convencido de la eficacia de la teatralidad y de la estetizacién del poder, lo formuld del

siguiente modo:

No se puede gobernar exclusivamente por la fuerza. Es cierto, la fuerza es decisiva, pero
igualmente importante resulta tener ese elemento psicolégico que necesita el entrenadar
para dominar a sus animales. Ellos deben estar convencidos de gue nosotros somas los

vencedores. (Scott 1880: 75)

[-]

Los procesas y guerras de independencia, las revoluciones burguesas y sacialistas, los golpes de
estado fascistas, todos ellos han puesto en escena una ruptura de la teatralidad del régimen anterior
para instaurar inmediatamente una teatralidad nueva. Esto es Io gue Eisenstein secuencid
brillantemente sobre la cubierta del acorazado Potemkim en el segundo acte de su pelicula (1823),
mediante la coreografia de marineros y oficiales. Al final del cuarto acto, los cafiones de Potemkim
destruyen el teatro de Odessa. Una ficcidn con la gue se simbolizaba la salida del teatro a las calles
en paralelo a la recuperacion popular del poder. Sin embargo, muy pronto el pader soviético mimetizé

las formas de teatralidad antiguas, y la politica volvié a convertirse en espectdculo.



[-]

Brecht, que en sus Lehrstiicke de final de los veinte habfa ensayado una teatralidad no jerdrguica,
mostrd una versidon mucho menos optimista en una de las piezas con las gue se inaugurd el Berliner
Ensemble: Los dias de fa Comuna (1856). Al final de la obra, desde los muros de Versalles, los

burgueses observan “con gemelos de teatrg” la caida de la Comuna:

BURGUESA. Mi nica preoccupacidn es que se escapen hacia Saint-Ouen.

UN SENOR. No hay cuidado, madame. Hace ya dos dias hemas firmado un acuerdo con €l
principe heredero de Sajonia para gue los alemanes no dejen escapar a nadie. &Ddnde estd el

cestito del almuerzg, Emilie?

OTRO SENCR. iQué magnifico espectaculo! iLos incendios, los movimientos matematicos
de las tropas! Se comprende ahara el genio de Haussmann al dotar a Parfs de bulevares. Se
discutia si contribuian al embellecimiento de la capital. Ahara no hay duda, ial menos

contribuyen a la pacificacion! {Brecht 1956: 83).

Brecht utilizé el teatro para criticar la conversién de la opresién, de la injusticia y de la guerra en
espectaculo. Como en Potemkim, dos modos de teatralidad se mostraban en conflicto: la teatralidad
de los ciudadanas de Parfs, decididos a liberarse de los libretos impuestos y a actuar sus propias
vidas, y la teatralidad de los poderosas, que, con la ayuda del escendgrafo Haussmann, na estaban

dispuestas a renunciar al espectaculo de la dominacion.

La teatralidad no sdlo sirve para construir y mantener la apariencia del poder jerérguico, también
funciona como medio para establecer y modificar las relaciones de poder en el espacia plblico. Esto
es lo que estudid en profundidad Richard Sennett en La caida def hombre publico (1877), tomando
como campo de investigacién las transformaciones sociales y culturales gue las grandes capitales
europeas experimentaron entre la época de la llustracién (mitad del siglo XVII) y la época de la
sociedad del bienestar {mitad del siglo XX). El inicic de ese periodo coincidirfa con el de mayor
relevancia de la teatralidad en el espacio plblico europeo, en tanto a principios del sigle XIX la
teatralidad habrfa ido desapareciendo, en paralelo a una disolucién de la esfera pdblica misma y una

expansién de lo gue Sennett denomind “narcisismo™,

La saciedad urbana del XVIIl era una sociedad teatral y su teatro correspondia de manera precisa con
lo gue acontecia en las calles. Esta sociedad se basaba en una distincidn nitida entre el espacic

privado y el espacio publico. El espacio plblico era la esfera de la accidn, pero también de la



representacion. Al salir a la calle, el ciudadano se ponfa su mascara y el vestuario que le identificaba
de acuerdo a su condicidn y a su funcidn, adoptaba las maneras propias de su personaje social y se
comportaba y hablaba de acuerde a un patrén preciso, aguel gue habria de permitirle defender su

posicion y lograr su interés.

Segun Sennett, la distancia entre la persona privada y la méscara social constituia (al margen de los
excesos) la garantia para la existencia de una esfera publica real. De hecho, la moda de expresar los
sentimientos en plblico, gue se acentuaria en el siglo XX con la cultura roméntica, habria provocado
una creciente erosién de la frontera entre la vida privada y la vida plblica, y la irrupcion de la

“personalidad™.

Tras el concepto de personalidad se halla la pretensién de presentarse en sociedad sin necesidad de
representar: la mascara es el propio rostra. Pero la “personalidad” social no es algo dadg, es alge que
debe ser construido. Y el esfuerzo en la construccién de la personalidad social conduce al
narcisismo. El narcisismo burgués de final del XIX esté en las antipodas de la teatralidad sacial. ¥ en
tanto ésta hacia posible la esfera puablica, al mantener claras las diferencias entre lo privado y lo
publico, el narcisisma serfa sintoma de una renuncia a la vida pdblica, devorada por la privada. La
teatralidad remanente en el espacio plblico es una teatralidad sin incidencia en la organizacién

social, por ello Sennett asequra gue el ciudadano contempordneo es un “acter sin arte™.

2. Teatralidades disidentes: los discursos del disfraz y el anonimato

La representacidén de la sociedad como teatro y de una teatralidad conservadora, al servicio del orden
establecido, dio lugar a acciones disidentes gue pretendian evitar la representacién y, sobre todo, la
espectacularidad. La alergia a la representacion domind durante un largo periodo de tiempo en ¢l
ambito de las practicas artisticas radicales y disidentes. Sin embargo, no es evidente que la
representacion pueda ser evitada en absaluto, y por otra parte, el enmascaramiento, la asuncidn de
roles sociales, puede ofrecer instrumentos adecuados para la practica de una resistencia en la que
los individues no estan solos, sinc soportados por un dispositivo, por una comunidad y por una

ficcidn Gtil.

Podriamos recordar muchas acciones teatrales de efectividad politica, como las de Superbarric en

México, la caminata del profesor Moncaye en Colombia, las demostraciones de las Madres en



Argentina o el lavado de la bandera en Perd. Y podriamos también recordar cientos de acciones de
artistas visuales y escénicos que se cruzan en la esfera plblica con las anteriores: la venta ¢ alquiler
de edificios publicos por Lalo Quiroz y el grupe Corredores de Arte en Lima, los escraches animados
por el grupoc Etcétera y otros actos de la internacicnal terrorista, o las acciones de resistencia y
actuaciones histriénicas de Jesusa Rodriguez en diferentes momentos, y muy especialmente

durante |la ocupacién de |a avenida Reforma tras el pendltimo fraude electoral en México en 20086.

La ocupacién de Reforma sirvié de prologo a las de la plaza Tahrir, Sol, Wall Street o la plaza gue no
se pudo ocupar durante la revalucién siria. Se ocupan las calles, ya no se ocupan los teatros. El poder
ya no estd centralizado y refugiado en edificios. Quienes ocupan esos edificios son marionetas de
atros poderes mas difusos. De nada sirve ocupar los edificies, y mucho menos destruirlos. La
teatralidad del poder es una falsa teatralidad, y la representacién gue se exhibe muestra graves fallos
dramatlrgicos. El teatro, el gran teatro, si es que existe, es una esfera global, que escapa a la
posibilidad de cualguier atagque externo. Y se trata més bien de descubrir en otras esferas cudles son
los principies gue hacen posible la gran ficcidn, que harfan posible el desmoronamiento de la gran

ficcién llamada capitalismo.

Jean Genet parecié adivinarlo ya en 1973 cuando puso en cuestidn la efectividad de la acupacién del

Odedn de Parfs.

En mayo del &8 los estudiantes ocuparon un teatro, es decir, un lugar al que es ajenc todo
poder, donde |a teatralidad. aislada, subsiste sin peligro. Si hubieran ocupado el palacio de
Justicia, en primer lugar, habria sidoe muche més dificil, estando el palacio de justicia mejor
vigilado que el teatro del Odedn, pero sobre todo se habrian visto abligados a enviar gente a
prision, pronunciar sentencias, habria sido el principic de una revolucién. Pero no lo han

hecho. {Genet 1975: 107) [ Traduccién propia]’

"En Mai B8, les étudiants ont occupé un thédtre, ¢'est-a-dire un lieu d'oll est chassé tout pouveir, ol la
théatralité, seule, subsiste sans danger. S'ils avaient occupé le palais de Justice, d'abord, c’aurait été
beaucoup plus difficile, le palais de Justice étant mieux gardé que le théatre de I'Odéon, mais surtout ils
auraient été obligés d'envoyer des gens en prison, de prononcer des jugements, ¢'était le début d'une
révolution. Mais ils ne I'ont pas fait.”



Desgraciadamente, las consecuencias de tal ocupacidn pueden ser muchce més graves gue la
ocupacién de un teatro (como se comprobé pocos aflos después en Bogotd).” No es evidente gue
ése sea el camino, sobre todo cuando parte de esa institucién que se rechaza {en este caso la
judicatura) podrfa ser el Unico soporte atn posible para una ciudadania desposeida de democracia

real.

En su libro Los dominados v ef arte de la resistencia (1890), James Scott exploré la tesis segun la
cual entre el discurso plblico de los grupoes dominantes {la teatralidad del poder) y el discurso oculta
de los oprimidas existe un dmbito “del disfraz y del anonimato que se ejerce plblicamente, pero gue
estd hecho para contener un doble significado o para proteger la identidad de los actares.” (Scott
1880: 43) En cierto modbo, la investigacién de Scott es el reverso de la llevada a cabo por Sennett
sobre el "discurse plblico™ Y la teatralidad que Scott analiza es complementaria, pero muy

diferente, a la teatralidad de la esfera publica vindicada por aquél.

Entre los procedimientos estudiados por Scott figuran el rumor ¢ el chisme, el eufemismo, el

refunfufic, asf como los ritos de inversién, entre los que destaca sin duda el antiguo carnaval.

Lo que se pone en evidencia en el carnaval es la dimensién de apariencia del poder. En Los biombos
(1959), de Genet, el descubrimiento por parte de una sirvienta de que el capataz europeo ha estado
utilizando relleno para reforzar su apariencia imponente provoca que |os trabajadores arabes dejen de
temerle, se rebelen contra su autoridad y decidan a asesinarle. La ocbra de Genet en la que més
claramante confluyen teatralidad del poder, carnaval y revolucién es £f balcén (1956). Ambientada
en la Espafia fascista, la accién se desarrolla en un burdel, regentado por Irma, donde los clientes,
para satisfacer sus fantasfas sexuales, se disfrazan de hombres poderosos: juez, general, cbispo, jefe
de policfa. Fuera del burdel, estalla la revuelta y una de las prostitutas, Chantal, es elegida para

convertirse en heroina de la revalucidn imitando La libertad guiando al pueblo. Desde el interior del

E| 6 de noviembre de 1885, guerrillercs del M18 tomaron el Palacio de Justicia de Bogot4 (Colombia). El
gobierno se resistié a negociar y autorizd la toma por parte de la policia y el ejérecito. La operacién se saldé con
98 muertos. Investigaciones posteriores desvelaron que el asalto fue utilizado para liquidar a magistrados
criticos y opositores politicos, y que muchas de las muertes y desapariciones atribuidas a la refriega ocurrieron
con posterioridad a |a recuperacidn del Palacio.



burdel, |a repeticion de las representaciones vy los disfraces desdibuja la linea entre lo verdadero y o

falso. [..]°

iVerdadero es el que acepta el disfraz? En un momento dado, los persanajes del burdel deciden
vestirse con sus trajes de fantasia y entrar en la realidad. Irma asume el papel de reina y se hace
acompafiar por el juez, el obispo, el general, el jefe de policfa. Pero en un momento dado, se asustan:
no guieren seguir representando, el papel les pesa demasiado, guieren escapar de la representacion.

Representar siempre el mismo papel es algo muy parecido a la muerte. {Genet 1956 336)

Genet utilizé el teatro para desenmascarar la teatralidad social, los juegos de poder sustentadas por
las mascaras. En su vida, intenté escapar a Io teatral, el busca de lo peético. « Cada vez mds nos
damos cuenta de gue el pensamiento revolucionario tiene comeo origen una emocién poética ».?
{Genet 1970: 30) Pero lo poético se encontraba en lugares insospechados. En Palestina, Genet
observé que la debilidad de los desposeidas era compensada con gestos y manifestaciones
fuertemente teatrales. Genet presencid alll una teatralidad pragmdtica, gue utilizaba, como
analizarfa Scott, los procedimientos del enmascaramiento, la ironfa, la astucia, el murmulle. Pero
también una teatralidad demostrativa, que planteaba la lucha contra la ocupacién con armas
simbélicas muy similares a las utilizadas por los ccupantes para imponer su autoridad. La pugna por
la teatralidad es una representacién de la resistencia, una representacién necesaria, ya gue la

desigualdad de fuerzas hace inviable una resistencia efectiva con garantias de éxite inmediato.

A diferencia de otros artistas de su generacién, gue animaran a una disolucién de la practica artistica
en la accién cotidiana o en la vida, el interés de Pier Paoclo Pasolini fue més bien la practica de una
poesia tan real como las acciones de la vida. Lo gue Pasolini propuso es gue la poesia sea accidn y
que la accidn sea poesia. Y esto no implica renunciar a la invencidén poética sino mas bien todo lo
contrario, afirmar la invencién poética en un compramiso con la accién. Para ser coherente, escribié
Pasolini, hay gue arrgjar el cuerpo a la lucha. Cada cual tiene sus limites y cada cual tiene su cuerpo.

A Pasolini le costé la vida.

No pretendo proponer como modela la opeidn de Pasolini; tampoco la de ningune de los autores que

he citado hasta ahora: son muchas las opciones y muchas las practicas artisticas gue pueden tener

* CARMEN: Desqguels parles-vous? / IRMA: Des yrais. / CARMEN: Lesquelles sont vrais? Ceux de chez nous?
/IEMA: Les autres. lls sont dans |a vie, supperts d'une parade qu'ils doivent trainer dans la boue du réel et du
quotidien. Ici la Comédie, I'Apparence se gardent pures, la Féte intacte.

“« De plus en plus, nous nous rendons compte gue la pensée révolutionnaire a pour origine une émaotion
poétique ».



sentido en cada contexto y en cada marco. Pero si parece rescatable su compromiso radical. Y él se
mantuvo en una tension fuerte, especialmente en los Gltimos afios de su vida: entre la defensa de la
poesia, la defensa del arte o la relacion ineludible del arte con la belleza, con la emocién, con lo
insdlito, can el asambro ante la realidad, par una parte, y, por otra, el reconacimiento de una realidad
social y politica implacable y gris gque demandaba respuestas. Y gque demandaba incluso

confrontaciones.

Pasolini fue uno de los intelectuales gue con mayor claridad alerté scbre la persistencia de
componentes fascistas y de un nlclec fascista en las ideologias neocapitalistas, gue se harian
fuertes en los afios setenta en el contexto de la guerra frfa y que Tinalmente triunfaron. El fascismo
que Pasolini detectd no es el fascismao ostentoso que sufrieron y denunciaren Artaud y Brecht en los
afigs treinta, es el fascismo implicito en el consumismao posterior al 68, que tanto sufrimiento causé
en gperaciones semiocultas practicadas por las dictaduras latincamericanas, gue se reinventa en los
inicios del siglo XX, gque arremete nuevamente contra la expresion de la individualidad, bien baja las
formas del capitalismo necliberal, bien bajo las farmas del capitalismo reconciliado con la dictadura

de partido Unico.

Ese fascisma latente, a veces de apariencia “coal” y risuefia, a veces vestido nuevamente con los
viejos ropajes de la ranciedumbre y la antipatia, es también el fascismo contra el que se rebelan
artistas gue practican la teatralidad e incluso el histrionismo como medic de denuncia.
Reconocemos esa pasicién, por gjemplo, en la obra de Angglica Liddell, en el modo en gue su cuerpo
se lanza al campo de batalla que vuelve a ser el teatro. Ya convencida por Genet, su ocupacidén del
teatro nacional, hace unos afios, no tenfa grandes aspiracicnes revolucionarias. Qurante las
representaciones de Perro muerto en timtoreria: los fuertes (2007), se planté scbre el escenario
como una bufona, como un perro, pero expaniendo su contradiceion, lanzd violentamente al auditorio
una cuestién gque ha estado muy presente en las discusiones previas de teatralidades expandidas:
quién entra y guién se queda fuera (del museo, del teatro, de la universidad, de la vivienda..).

{Sanchez 2007)

La accién disidente es una accién peética. La poesia es lo gue se protege bajo la méscara histridnica.
Y la poesia, la expresion del individuo afectado por la belleza y el dolor de lo gue y de quienes le
rodean, es aguello que resiste a esa otra forma de teatralidad gue pretende la normativizacion, el

aplastamiento del deseo y de la memoria, la sumisién a las normas vy los cauces reglamentados.



3. Escenas domésticas, escenas laborales.

En la categorizacién tradicional, la teatralidad afectaba a la esfera publica, en tanto la esfera privada
serfa el espacio de refugic, donde los individues se liberaban de |a responsabilidad de representar, y
podfan libremente “ser ellos mismaos™. Sin embargo, la diferencia entre espacio publico y espacio
privado se ha ido disolviendo de moda irrecuperable, como ya advirtiera Sennett (1977) vy antes que
él su maestra Hannah Arendt {1958). En La condicion humana, Arendt planted que la esfera privada
(el ambito de la familia) y la esfera plblica (el dmbito de la politica) habran sido diluidas por la
aparicién de una esfera intermedia, gue ella denaming “social”. "Para nosctros”, sostiene Arendt,
“esta Iinea divisoria ha guedado borrada por completo, ya que vemos el conjunto de pueblas vy
comunidades politicas a imagen de una familia cuyos asuntes cotidianos han de ser cuidados por

una administracion doméstica gigantesca y de alcance nacional.” {Arendt 1958: 35)

El crecimienta de la esfera social no sélg implica un encagimienta de |a esfera publica, también una
porosidad de la esfera privada, gue se acentuaria en las décadas siguientes. Pero la teatralidad no
entré en la escena doméstica como consecuencia de la expansién de la esfera social. Ocurrid al
revés: la teatralidad que se proyecté a lo social deriva més bien de la asuncidn de roles propia del
espacio privado que del juego de poder propia del espacio publico. Obviamente, también en la esfera
familiar se plantean relaciones de pader, pero sin el impacto con el gue se plantean en el espacio

plblico {a na ser gue las familias sean en sf mismas sean sacialmente poderosas).

La teatralidad en el &mbito social tenia la funcidn de establecer normas de comportamiento entre
desconocidos. Permitia la relacién sin tener que conocer a las personas en profundidad o con
intimidad. La teatralidad familiar tenfa la funcidn contraria: establecer limites en las relaciones entre

conocidos, evitando gue los afectos derivaran en liberacion de los instintos o en viclencia.

Precisamente porque la familia es el primer lugar de represién del instinte es también el lugar
dramético por excelencia para representar la viglacién del tabd: asi ocurre en la tragedia griega, en ¢
drama isabelino, en propuestas dramaticas contemporéneas, de Album de famifia, de Nelson
Rodrigues, a la Trifogia de fa afficcion, de Angélica Liddell. Pero en tanto la familia también es una
unidad de produccién camuflada como lugar de afectos, el espacio doméstico se ha convertido a

menudo en espacio dramatico para la representacién de una critica moral y social, especialmente en



el periodo del drama burgués, de la Minna von Barhelm. de Lessing, a Casa de mufiecas, de |bsen,

hasta llegar a La boda de los pequefios burgueses, de Brecht.

Cualguier interaccidn o acontecimiento gue se produce en el marco familiar estd en mayor o menor
medida determinado por los roles aprendides. Lo gue entendemos como un “actuar con naturalidad”
es mas bien una reproduccién de patrones de comportamiento repetidos desde la infancia. El
naturalismo en cuanto estilo escénica y técnica actaoral Tue disefiado precisamente para representar
verosimilmente ese supuesto “actuar con naturalidad” gue se produce en el espacio doméstico. Pero
es muy diferente actuar con naturalidad a actuar con honestidad, pues ser honesto puede requerir
subvertir los roles aprendidos y provocar una ruptura de la convivencia. Quien antepone la
honestidad, la espontaneidad o la sinceridad a la teatralidad vigente en el marce familiar puede ser
réapidamente tachado de “aguafiestas”, “intolerante”, y sutiimente marginado en reuniones vy
celebraciones. Garantizar la convivencia exige muchas veces el silencic, el disimulo o directamente

la representacion.

Puede no ocurrir asi, y puede gue el espacio familiar sea de hecho un espacic de afecto, no
condicionado por los rales. Ahora bien, la existencia de este espacio de afecto raramente se produce
de manera natural, pues dificilmente la familia escapa a los condicionantes econdmicos que
imponen esos roles. Lo gue ccurre por otra parte es que las tentativas de subversién de los roles
familiares tradicignales producen una distorsién o incluso una disolucién de la familia en cuanto
unidad de convivencia. Y esto en gran parte porgue el entorno laboral y el entorno mediatico son
demasiade fuertes como para que desde el ambito privado se pueda resistir la fuerte modelacion

sacial,

La teatralidad que estudié Erving Goffman {1956) en el dmbito laboral es més bien la prolongacion
de |a teatralidad doméstica y no tante resultado de una democratizacion de |a teatralidad del poder.
[...] Goffman concibid su modelo de teatralidad partiendo de la idea de gue lo gue todo el munda
guiere es evitar conflictes. Pero al prescindir de la psicologia y ocuparse de la persona en cuanto
“self” (es decir, en cuanto yo sacial), Goffman facilité también la comprensién de una teatralidad del
conflicto. La consciencia de la teatralidad puede permitir que las personas participen en el desarrollo
y resolucion de conflictos sin renunciar a las creencias, las experiencias privadas y los sentimientos
intimos gue entre otros factores conformarfan la personalidad, pero sin ponerles en juego hasta el

punto de disolver el marco de comunicacién sin haber dado lugar a la generacién de nuevos marcos.



Concebirse a si mismo y a aguellos con guienes se interactla en el marco de una situacion social
como personas {en cuanto actores sociales) y no como personalidades (en cuanto individuos que
exponen su intimidad) constituye una condicién de juego ineludible para el planteamiento de
desacuerdos. La expasicidn del individuo en escena o en sociedad sélo puede despertar reacciones

afectivas, siendo las més probables la crueldad y la compasién.

Considerar al adversario como ser humano desnudo y no como persona padifa llevar a la
desactivacion del desacuerdo. La teatralidad, es dec’r, la aceptacién del marco de actuacion y juega,
es la que permite paradgjicamente persistir en el desacuerdo, que podria guedar desvirtuado o
disuelto si intervinieran consideraciones personales o humanitarias. En este caso, cada uno de los
jugaderes debe aceptar su pasicién en el marco, y asumir las consecuencias de decisiones gue han
alterado la normalidad del juego y gue impiden la fluidez vy las buenas maneras. No cbstante, en el
teatro de la calle y del trabajo, en el ambito de la vida cotidiana, los encuentros estan siempre
cargados de condicicnhantes y ambigledades. Por ello la actuacidn teatral, si bien guiada por

patrones y rutinas, no puede nunca desprenderse de |a ética.

4. Nifios, locos, extranjeros, tontos

Estas cuatro figuras pueden ser protagonistas de rupturas espontaneas de la teatralidad social,
tanto en el dmbito urbano como labaral, y pueden también servir de modelos para la representacién
consciente de la disidencia. Los nifios, los extranjeros o los locos pueden romper en cualguier
momento la ecologia de las relaciones que la teatralidad ayuda a mantener, ya que no son
conscientes de su papel, no saben cédmo representarlo, no conocen el marco o son incapaces de
controlar sus acciones o sus palabras para adecuarlas al papel, al lugar o al marco. El
compeartamiento del enfermo mental "ataca la sintaxis de las conductas y desarregla el acuerdo
usual entre postura y lugar, expresion y posicién” (Joseph 1988 83). El objetivo de Goffman es
encantrar el método para incluir al enfermo en la ecologia de las relaciones. Pero podria adoptarse |a
perspectiva inversa: concebir al loco comao modelo para la practica de una teatralidad disidente. El
extranjerg es tradicionalmente un "tartamude social” {(Joseph 1984: 74), aquel que en su vivencia
de la pérdida, perturba la ecologla de las relaciones. Perg la figura del extranjero, como la del loco,

puede ser también una figura teatral del desacuerdo.



La actuacién de los nifics, locos o extranjeros se encuentra en la base de la teatralidad popular,
codificada en diversas figuras rituales o carnavalescas, en la commedia deflf'arte y actualizada en las
figuras de los cémicos excéntricos de principios del siglo XX, y sus continuadores mediaticos. La
figura del loce fue explotada por el romanticismo y el expresionismo; la del nifio, por el simbalismo y
el surrealisma. La del extranjero, por diferentes movimientos artisticos de la segunda mitad del
veinte. En cada caso, la representacion de esas figuras constitula una licencia de libertad, pero
también un riesgo de exclusién o incluso de reclusién. Los idiotas, de Lars von Trier, constituiria uno

de los Ultimos ejemplos de utilizacién disidente de |a figura del loco, o, en este caso, del "tonto”.

Hacerse el tonto es un made muy antiguoe y extendido de disidencia entre los subordinados. Si los
grupos dominantes sefialan a los dominados como inferiores, épor qué los asi calificados como
“inferiores” deben poner su inteligencia o su imaginacién al servicie de guienes no la reconacen y par
tanto no la valoran en términos de derechos paliticos, sociales o econémicos? La teatralidad
impuesta por el poder, con su reparto de papeles, avala representar el papel de subordinado inferior y,

por tanto, "tonto”. (Scott 1880:163)

Todas estas figuras pueden también ser reconocidas en el espacio privado. La inversidn de roles es
un juego practicado habitualmente en el contexto familiar, pero puede llegar a ser en ccasiones algo
mas gue un juego. La teatralidad cotidiana puede ser rota facilmente por extrafios y provocar
alineamientos imprevistos entre los miembros de una unidad de convivencia, asf como despertar
comportamientos reprimidos por el aprendizaje de los patrones vy las rutinas. Finalmente, la
estructura familiar de afecto puede ser "traicionada” por quien se apravecha de ella con el propdsito
de obtener beneficios particulares o cumplir intereses ajenos a los de los miembros de la familia en
gue se apoya. Es precisamente la fuerte presencia de los afectas lo gue distinguiria la teatralidad
privada de otras, si bien en las sociedades contempordneas, esa teatralidad de los afectos se ha

expandido también al ambitc laboral, al social e incluse al pablico.

La moral burguesa considera la teatralidad incompatible con la naturalidad de las relaciones
familiares. Sin embargo, esa naturalidad esconde muchas veces principios de organizacién y
represion impuestos. Por lo que, sorprendentemente, “hacer teatro” puede ser un modo de disidencia
en marcos de convivencia donde supuestamente la teatralidad estd excluida. Una mujer bajo fa
influencia {1974, de John Casavetes, muestra claramente el conflicto entre la teatralidad de la
convencidn familiar tradicional y una teatralidad espontanea. Mabel es, como dice uno de sus hijos,

“una mujer nerviosa”. En su juventud, ese nerviosismo la hacia sin duda atractiva. En su madurez,



representando el papel de madre, se le exige controlar los nervios y actuar como se espera de ella.
Peroc ella es incapaz de actuar naturalmente y lo gue hace, especialmente cuando es sometida a
presién, es actuar de manera aparentemente artificial: hace gestos y sonidos indescifrables, baila en
momentos inadecuados, propone juegos de disfraces indecorosos... A Mabel se la cataloga como
enferma y se la envia al psiguidtrico por practicar un mado de teatralidad diferente a la teatralidad
naturalista reconocida como canénica en el ambito doméstico. En realidad, los otros integrantes de
la familia (marido, padres, suegros, cufiada) y los amigos de la familia manifiestan compartamientos
mucho mds inconvenientes e incluso destructivos que Mabel. Sdlo Ios nifios reconocen la
espontaneidad de sus bailes, de sus gestos y de sus juegos, vy a su carific ella responde con
tranquilidad y responsabilidad. En cambio, las exigencias contradictorias de actuacion,

especialmente viclentas por parte de su marido, la abacan a una contradiccidn insostenible.

A Mabel no se le perdona gue ne respete el papel de mujer, madre y ama de casa gue le corresponde,
no se le perdona que quiera “actuar” de otro modo, no se le perdona supuestamente gue “haga
teatro”, cuando en realidad lo gue no se le perdona es gue haga “otro teatro”. Pero era ese “otro
teatro” lo que a Nick, su marido, le resultaba tan atractivo, es ese “otro teatro” el que le pide que
vuelva a hacer en intimidad cuando, tras su paso por la clinica, parece haber sido normalizada. Nick
necesita a Mabel porgue él ha percido completamente la espantaneidad: él se comporta como
piensa que debe comportarse. Pero no sabe como; tal vez porgue no lo ha vivide, tal vez porgue sus
padres no le dieron |o que él pretende dar a su mujer y a sus hijos. Y aungue conoce la teoria, lo hace
todo mal. Esta incapacidad afecta en mayor o menor medida a todos los persenajes adultos de la
pelicula: todos son malos actores en una funcién de aficionados gue es su propia vida. Y la Unica
persona con talento para la actuacién, Mabel, es reprimida; pretenden gue actle como ellos,
naturalmente, y que sdélo cuando carresponda, “haga su teatro”, para quedar bien, para hacer gracia,
para divertir. Pero ella no sabe representar, su teatralidad es espontdnea, no la puede controlar, es

una teatralidad improductiva, excesiva, perc también generasa, vital.

5. Teatralidad y transparencia

La utopfa de una sociedad donde lo pdblice no es necesaric porque la saciedad se gestiona sin
necesidad de accién politica dio lugar a un debilitamiento de la teatralidad a favor de lo que se

denomind “performatividad”, que en el sentido gue aquf se utiliza seria definible come una forma de



teatralidad derivada del "cada cual a su manera”. El debilitamiente de los Iimites y los marcos
permite sin duda una mayor libertad de actuacion, pero acentda la vulnerabilidad de los individuos
frente a las maguinarias de dominacidn politica y micropolitica. Esta vulnerabilidad, experimentada
como una desposesién de la experiencia y una colonizacion del deseo, puede dar lugar a nostalgias
de tiempos en gue los limites estaban claros, cuando existian refugios para la privacidad y espacios

abiertos para la accidén politica.

Sin embargo, intentar recuperar la diferencia entre plblico y privado nas conduce a un callején sin
salida. Porgue los términos que permitian establecer esas diferencias, desde el punto de vista
espacial y desde el punto de vista de la actividad humana, han desaparecido {si es que alguna vez
existieron de modo que fuera posible su generalizacién). Cuando se habla de vida privada, se piensa
en el interior burgués, es decir, la vida gue sitla los derechas en relacién con la propiedad. En su
momenta, fue un avance sustituir la violencia fisica y la razén de sangre por la propiedad. Perg ese
esquema ya no funciona, entre otras cosas porgue la propiedad privada ya no es resultado del
trabajo, sinoc en gran parte de la especulacién, y la propiedad publica no es gestionada de acuerde a

intereses comunes, sino en funcidn de intereses particulares.

Cefender un retorno a la diferenciacion entre un ambito pdblico y un dambito privado implicaria
reconocer el principio de la propiedad como principic de organizacidn social. En realidad, vivimos en
una sociedad marcada por la desposesién. Y la lucha ahora ne es por recuperar espacios privades,
basados en la propiedad individual, ni espacios plblices, basados en la propiedad del Estado, sino
espacios comunes y espacios intimos. El debate sobre lo privado v le pdblico se ha transfarmado en
un pensar lo comun y lo intima. Las esferas gue se dibujan en torno a lo comdn y lo intimo ya no son
identificables con espacios. Y el reto esta en hallar un equilibrio entre la flexibilidad y la estabilidad,
en un fijar los Iimites de o tolerable sin retornar a viejas categorizaciones ni truncar la potencia de los

deseos.

En La sociedad de la transparencia (2012), Byung Chul Han sostiene la tesis segln la cual la
desaparicién de los imites entre lo privado, lo social, lo laboral y lo piblico habria conducide a una
sociedad pornografica, en la que todo estad expuesto, y gue esa transparencia serfa completamente
lesiva tanto para los modos de relacién propios de lo intimo (la amistad, el amor, el erotisma) comop
para los modos de accién prapios de la politica. La sociedad transparente estarfa abocada a
relaciones maguinales, privadas de sorpresas y juegos. Han opone explicitamente teatralidad a

pornografia:



El tiempo transparente es un tiempo carente de todo destino y evento. Las imagenes se
hacen transparentes cuando, liberadas de toda dramaturgia, coreografia y escenografia, de
tada profundidad hermenéutica, de todo sentido, se vuelven pornogréficas. (Han 2012: pos.
38/983)
Han rechaza la sociedad de la transparencia en tanto es incompatible con la poesfa, con la ficcidn,
con la narracién, con la teatralidad, con el tiempo de la experiencia. Aungue su critica de la
transparencia tiene una pretensién generalista, resulta mas comprensible (y adecuada) en lo referido
a las relaciones sociales, ese mismo ambito en gue instald su critica Richard Sennett. Las
propuestas de ambos son en cierte modo coincidentes, aungue en Han no se hace presente una
nostalgia de la diferenciacién nitida entre lo privado (como proteccion de lo intimo) y lo pdblice
{come espacio de la accidn politica), sino una nostalgia del juego y del silencio (o del ocultamiento)
en los diferentes marcos de actuacién social. La brevedad del ensayo de Han evita la complejidad.
Aungue su mayor valor radica precisamente en cuestionar un nueve mite, que, surgide de la critica
ilustrada y actualizado en los discursos de las nuevas izguierdas, ha side también muy répidamente
apropiado por los gestores neoliberales, ansiosos de ocultar sus politicas de acaparacién bajo una

falsa transparencia.

No se tratarfa entonces de opacar nuevamente la pared que en teorfa separaba el espacio publico del
privado, sino de reconocer la dislocacién de accién e intimidad y recuperarlas fuera de los espacios
tradicionales. No se trata de recuperar las cualidades del espacio plblico burgués, sino de practicar
la accién politica; no se trata de recuperar el espacic privado, sinc de practicar la intimidad. En ese
contexto, lo gue ahora consideramos palitica se descubre coma mera gestidn (ecanamia). Y, sin
embargo, podria también entenderse qgue el esfuerza orientada hacia la recuperacién de una esfera

de accidn compartida es ya politica.

Esto nos situarfa mas cerca de la posicidn de Jacques Ranciére (1893), que entendia gue la politica
comienza como un desacuerdo, un litigio o una distarsion, producida por la institucién de una parte
de los gue no tienen parte. A la pregunta sobre "qué sustituye la propiedad como garantia de la
accion libre en |a polis™ respondemas intreduciendo la categoria de “le comun™. El procamin seria el
lugar donde se instituyen aquellos gue no tienen parte. La accidn, en el sentido de Arendt, silo se
produciria realmente si esa institucidn va més alld de una mera administracién de lo comdn, si la
participacién efectiva del pracomin permite una trascendencia de o individual, lo local y lo efimero,
una trascendencia secularizada, en ciertc modo una trascendencia materialista o una in-

transcendencia. En tanto la accién no esta garantizada por la propiedad, sino por la participacién en



lo comun y el cuidado del procomin, la comunidad que realiza la accién ya no es una comunidad de
derecho. Y agul se ponen en juego los afectos. A la accidn in-trascendente carresponderia una
comunidad in-orgénica, sostenida mediante vinculos afectives. Los afectos gue conectan los nodos

de la red son modos de pensamiento.

¢Cancelaria la institucion de lo comin la actuacién? ¢Es la actuacion en sf misma algo que deba ser
desterrado? Probablemente si en un sentido abscluto, pero no en cuanto medio para la accién. El
problema esta en el supuesto “engafio™ implicito en toda actuacion. Pero si el “engafio” constituye
un medio para la accién, y la accién en s/ misma estd en un plano diferente al de la actuacion, el

problema se disuelve. Y esto es valido tanto en el dmbite publico como en el ambite privado.

Una actuacién privada es un medio de accién cuando contribuye a prafundizar el conocimiento, a

ganar intimidad, a visibilizar conflictos ocultos, o simplemente a provacar una risa vitalizante.

Una actuacién pdblica es un medio de accién cuando contribuye a poner en cuestion el orden policial
y burgcrético, cuando genera afectos, cuande activa pensamiento. La actuacion da color y sabor a la

accion, siempre gue no pretenda suplantarla y por tanto trasladarla al &mbito del simulacro.

La contraposicién de teatralidad y transparencia implica aceptar que la teatralidad es siempre
representacion y gue la representacién oculta algo, gue es mas o0 mencs opaca o MAs ¢ Menos
transparente en relacién a alge previo. Implica asignar a la representacisn un signo de ocultamiento,
y no un signo de manifestacién. Pero no toda teatralidad es representacion. ¥ no toda representacién

es opaca. [.. ]

La transparencia es una cualidad ineludible en el dmbito de la gestién, en la produccidn de
representaciones que determinan los maodos vy la calidad de vida de las personas. Pero las relaciones
humanas no pueden ser simplemente un asunto de gestion. No podemos hablar de transparencia en
las relaciones humanas, porgue no hay nada gue transparentar, ya que la experiencia acurre en la
comunicacién entre los individuos. Y la teatralidad puede ser un mode de comunicacion, el
fingimiento puede ser un modo de comunicacién gue puede dar lugar a experiencias o relaciones
afectivas mas fuertes que la mera positividad. La transparencia, y en esto es acertado el diagndstico
de Han, acabarfa con la poesia, con el arte, con el juego, incluse con el lenguaje, pues prahibiria

igualmente las metaforas en las que se basa la actividad linglistica.



Si lo gue gueremos buscar con transparencia es honestidad, podriamos mas bien pensar en la
teatralidad como juego en el que las reglas son conocidas por todos. Sin embargao, entre esas reglas
de juego. deberian figurar las del ocultamiento y la sorpresa, pues de lo contrario el juego se volveria
aburrido. Se trataria entonces de apostar por una teatralidad lUdica, por una teatralidad de la ficcién

conocida, o por una ficcidn de cédiges abiertes.

6. Teatralidad de los afectos

En sus formas mas bésicas, la teatralidad resulta de la empatia. La mimesis es una préctica corporal
mediante la cual uno se pone en la vivencia del otro. Es un medio de convertir la vivencia (persanal e
intransferible) en experiencia (expresable y traducible). Es esta tensién empatica que hallamos en el
origen de |a teatralidad espontanea la gue permitiria pensar en otros mados (ya na disidentes, sino

propositivos) de teatralidad, basada en los afectos.

En la mimesis no sélo se imita la apariencia, se repraduce la gestualidad o el comportamienta. Y al
reproducir la gestualidad y el comportamiento se pueden reproducir también los afectos vy las
emaciones. La empatia nos hace canscientes de la vivencia corporal del otro, de nuestra experiencia

comun. Y de esa empatfa surge la necesidad del cuidado.

El cuidado es una consecuencia de la empatia y se transforma en accidn. La madre cuida al nifig
porgque empatiza con su dolor o con su hambre. Quiza asocie el dolor del nifio a una vivencia propia.
Peroc no necesariamente. El cuidado exige la intervencién de la imaginacién. Peroc también del

conocimiento. La mimesis da lugar a la representacién. El cuidado precisa de |a representacion.

La vivencia no es representable, y por tanto tampoco susceptible de teatralidad. Perg la experiencia
si. &Qué se pretende expresar cuando se habla de |a irrepresentabilidad de la experiencia? No se trata
de un problema epistemoldgico, ni de gue se carezca de los medios para la representacién. Se trata
mas bien de una cuestion ética, y en otra dimensién de una cuestién politica. Se trata de reclamar
una mayor empatfa, un mayor protagonisme de la empatfa en el ambite social. Es decir, un reclamo
de los afectos en las formas de la mimesis y del cuidade. La mimesis puede ser (til a la solidaridad.
El cuidado es necesario para la convivencia. Se trata entonces de desprenderse de la narmativa, de la

regulacién, de la ley. de las farmas, y traer a primer plano el &mbito de la experiencia.



¢De qué modo el teatro en cuanto practica artistica puede colaborar a una transformacién de la

teatralidad social?

Una teatralidad de la rabia, de la sinceridad enmascarada, del exceso gue manifiesta el hartazgo, de

la violencia simbélica que se opone a la viglencia real.

Una teatralidad del juego, de las ficciones compartidas, de la creacién de un tiempo de comunidn
que suspende el colonialismo de las ficciones hegemdnicas y potencia la instauracidon de nuevas

ficciones.

Una teatralidad del cuidade, que aprecia a las personas en cuanto personas, en su materialidad de

mascaras, en su vibracién corporal, en su vivencia, en su apertura a la experiencia comun.

El amor es un factor indisociable del impulso poético. Obviamente, no se trata del amor gue hemos
aprendido de la gran “fabrica de mentiras”, sino un amor que se hace productive més alld del
egoisma, gue se hace productivo porgue precisamente indica el camino hacia un cierto olvido del yo,
hacia el ambito de la empatia y el reconocimiento de lo comin tanto como de la diferencia. Es ese
amar el gue permite una poesia en la gue ya no habla el sujeto, la que permite una accidn en la gue ya
no es un cuerpo singular el gue se presenta, sino cuerpos que hablan una lengua del no-yo, que
juegan en la consciencia de la intercambiabilidad de Ios roles, y por tanto con maximo cuidado y
también con maxima valentia. Se trata de defender con ufias y dientes la expresién como principioy

el juego como medio de convivencia, de creacion de realidad, de ficciones Utiles.

Accién y actuacion son dimensiones de la misma practica. La actuacion es la dimensidn social de la
accion, pues toda accién lo es para otros, vista y comprendida por otres. La actuacién es accién
cuando afecta ¢ interviene. Perg "accién™ no es siempre sindnimo de "accién directa”. La accion se
actla también en una multiplicidad de practicas que tienen en comdn el reconocimiento de la
potencia del cuerpo, que valoran la experiencia del tiempo compartido y gue conciben el deseo coma

voluntad de realidad.

José A, Sanchez

Madrid 2014



Bibliografia

Arendt, Hannah (1958}, La condicién humana. Madrid: Paidsgs, 2005,

Bajtin, Mijail (1941), La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de
Frangois Rabelais, Madrid: Alianza Editorial, 1987.

Balandier, Georges (1980), £/ poder en escenas. De fa representacidn del poder al poder de la
representacion, trad. de Manuel Delgado, Barcelona: Paidds, 1894,

Brecht, Bertolt (1930), "Uber das alltagliches Theater”, en Gedichte {Gesammelte Werke 9),
Suhrkamp, Frankfurt am Main, 766-770.

Brecht, Bertolt (1936), Los dfas de fa Comuna / Turandot o £Ef Congreso de los blangueadores,
Alianza, Madrid, 2001.

Cveji¢, Bojana y Vujanovié, Ana (2012), FPublic Sphere by Performance, B=books / Les laboratoires
d'Aubervilliers / TKH, Belgrado, 2012.

Derrida, Jacques (1968), £ featro de la crueldad v la clausura de la representacion, Barcelona,
Anagrama: 1972.

Evreinav {1930), Nicolas, £f teatro en la vida, Leviatan, Buenos Aires, 1836.
Genet, Jean (1956), Le balcon. en Thédtre complet, Paris: Gallimard, 2002.

Genet, Jean (1970), « Lettre aux intellectuels américains » en L’ennemi déclaré, Gallimard, 1891,
pp. 27-32.

Genet, Jean (1973), « Entretien avec Hubert Fichte », en L 'ennemi déclaré, Gallimard, 1891, pp. 87-
136.

Goffman, Erving (1959), La presentacidn de fa persona en la vida cotidiana, Amorrartu, Buenos Aires
2006

Goytisolg, Juan (2004), "Genet v los palestinos: ambigliedad politica y radicalidad pogtica”, en
Genet en e FKRaval (Gealaxia Gutenberg-Circulo  de  Lectores, 83-114:
http.//www.nedo30.org/csca/agendaQ8/palestina/arti422 html (6/6/2014),

Joseph, Isaac {1984), £f transeunte vy el espacio urbano, Barcelona: Gedisa. 1988.
Joseph, Isaac (1998), Erving Goffman vy la microsociologia, Barcelona: Gedisa, 1999,

Han, Byung Chul (2012), La sociedad de la transparencia, Barcelona: Herder, 2013 {edicién
electrénica).

Lakoff, George. y Johnson, Mark (1899), Philosophy in the flesh. The embodied mind and its
chalfenge to western thought, New York: Basic Books.

Ranciére, Jacques {1995), £l desacuerdo. Politica y filosofia, Nueva Visién, 1986,

Sénchez, José¢ A, {2007), "Perro muerto en tintorerfa: Los fuertes” (resefia),
http.//joseasanchez. arte-a.org/node/577.


http://www.nodo50.org/csca/agenda08/palestina/arti422.html

Scott, James (1980}, Los dominados y ef arte de fa resistencia, México: Era, 2000.
Sennett, Richard (1976), The fall of public man, Londres: Penguin Books, 2002

Sennett, Richard (1984), Flesh and Stone. The body and the city in western civilization, W.W.
Nortan & Company, New York-London, 18986 {edicién electrénica)

Toriz Proenza, Martha Julia (2011}, Teatralidad v poder en ef México antiguo. La fiesta del Toxcatl
cefebrada por los mexicas, México: Citru.



