18]

EN PROFUNDIDAD

TEATRALIDAD
Y CULTURA VISUAL

El cuerpo subjetivo mantiene una potencialidad movilizadora que incremena su eficacia en socie-
dades marcadas por la hipermediacion y la teatralidad generalizada. La movilizacién puede pro-

ducirse como accidn, situacién, recorrido o encuentro ¥ contribuir desde la co-presencia a pensar

nuevos modos de relacién. En algunos casos, esa movilizacién puede llegar a resulear subversiva,
y ello explica la persistencia de la censura, aun en el contexto de nuestras sociedades democriticas
{una censura que tiende a ocultar el cuerpo de los actores aparentemente més débiles: el nifio, el
animal, ¢l bufon, el individuo desnudo). Lo subversivo puede afectac a los valores, a las costum-
bres, a las ideas, pero sobre todo afecta a las formas de mirar. La transformacidn de fa mirada es
una de las estrategias privilegiadas por [a prictica artistica para intervenir en ¢l debate sobre la
cultura.’ '

| BN AMITHWHBAH I "] |

Liberados de las protecciones y de los limites que ofrece ¢ impone la institucioan cddiutal s
habitualmente los acoge, ¢l teatro, la danza o el arte de accidn se muestran cono medio sbe has vt
presente y activo el cuerpo subjetivo y, en cuanto tales, capaces de una movilizacin constaniy
en busca de nuevos conceptos de relacién y nuevas maneras de mirar. Contemplachi desdr vag

potencialidad, la creacidén escénica adquiere una relevancia inédita en ¢l contexto de la vl

_contemporanea, porque no representa el cuerpo, sino que trabaja en el cucrpo y desde el cocip,

Events, Merce Cunningham Pance
. Company en las salas del Reina
Sofia encre los dias 7, 8 ¥ 9 de mayo.

¥ porque no representa el acuerde, sino que exige una articulacion espontanea o artificiosa de un
grupo de personas en torno a una propuesta que acontece en el tiempo.

Lo escénico entra en el museo no, como en otras ocasiones, por su coincidencia en la forma (en [a
abstraccién o en el proceso) con las pricricas visuales contemporaneas, sino por su coincidencia

en la necesidad de proponer nuevas lecturas de la hiscoria, plantear discursos criticos {o alterna- .

tivos) sobre la realidad e imaginar proyectos concretos de convivencia.

La situacién es inversa a'la que se planteé hace cien afios, cuando numerosos artistas visuales

quisicron entrar en los teatros en busca del espacio-tiempo en unos casos, del cuerpo humano en

otros, pero, sobre todo, en busca de una comunicacién con el publico que los salones, las galerias
o los museos de principios del XX no les garantizaban, El teatro funcionaba entonces atin como




| 10 | EN FROFUNDLDAD I

un espacio de discursividad privilegiado en la ciudad pre-medidtica. No consiguieron entrar,
salvo como escenégrafos disciplinados, pero su aportacidn en los mirgenes de lo escénico resuled
decisiva para la evolucién del veatro y la danza modernos. Paradéjicamente, un par de décadas
mas tarde, algunos museos empezarian a revelarse como un espacio adecuado para la presenta-
cion de la.s propuestas mis radlca[cs derlvadas de ese dlalogo :

- En 1938, Xanti Schawinsky presentd en el MoOMA de Nueva Yotk su pieza Danza macabra. Lo
hacia después de haber intentado en vano acceder a los circuitos de teatro profesional y eras su
exilic forzoso de [a Alemania nazi. Procedente de la Bauhaus, Schawinsky encontté su espacio de
trabajo en el Black Mountain College, la institucién fundada en 1933 por John Andrew Ricey en
la que encontraron eco las ideas del filésofo John Dewey, defensor de una concepcién incerdisci-
plinar de la prictica artistica, pero rambién del borrado.de los limites artificiales entre [as pricticas
estéticas y otras pricricas sociales. Para Schawinsky, lo transdisciplinar era consustancial al discur-
50 artistico de la modernidad y durante sus afios en Black Mountain exploré las posibilidades de
un teatro abstracto, que recogia no obstante la aportacion del jazz y el legado de los especticulos
populares {el circo y el cabaret). El MoMA de Alfred Barr fue su lugar de legada. Ello no implicé
la apertura de un nuevo departamento de artes escénicas, que se sumara a [os existentes de cine,
arquitectura o disefio, pero si el reconocimiento de que ciertas précricas musncales y escénicas
debian ser atendidas, expuestas ¢ incluso debatidas en el espacio del museo.

Ladisolucién del concepto de obraartistica y, en paralelo, la crisis de la representacién especeacular
durante la década de los sesenta, permitié nuevos lugares de trabajo en comiin para artistas visuales
y escénicos, que en aquellos afos se encontraron en ¢l marco de happenings, conciertos, evenros o
veladas. Algunas de las coredgrafas del movimiento autodenominade “danza postmoderna” (a fa

_ que este afio e Museo Reina Sofia dedica un ciclo especifico) desplazaron su obra del tearra a la
“calle, ala galeria, a la sala del museo o a su entorno, Meredith Monk hizo que su pieza Juice (1969}
ocutriera en torno al Guggenheim de Nueva York, en ranco Trisha Brown colgd a sus bailarines de
la tachada del Whitney en su picza Walking on the Wall (1971). Privada de la acotacién espacial
del cearro, las coreégrafas s vicron obligadas a negociar permanentemente la temporalidad, algo
coherente con ¢l borrado de los limites entre procese y representacién ya presénte en sus planr.ca-
mientos creativos,

Se podria entender que fa introduccion de una temporalidad expandida en las propuestas del mal
lamado “teatro de imAgenes” originado en la década siguiente es consecuencia de esa reflexion so-
bre los limices de cada medio y que en cierto modo artistas como Tadeusz Kantor, Robert Wilson,
Robert Lepage o Jan Fabte convirtieron por su parte teatros en museos del tiempo. Las obras de
todos ellos entraron en los museos en versiones expositivas o performaricas; sin embargo, la cot-
- poralidad irreductible en erabajos tan aparentemente estéticos como los de estos autores plantea
resistencias asociadas a la posibilidad o imposibilidad de exponer la memoria, trabajar [a comuni-
cacién preverbal, suspender la descreencia o sentir el fujo def sudor y de la sangre.

Los museos han revisitado de diversas maneras esta tradicién de la escena. Pero la efimeridad yla

corporalidad de lo escénico exigen que la herencia no sea mantenida sélo mediante el rastreo yel

comentario de las huellas, sino sobre todo en la confrontacién directa con ellas por medio de la

lwmrum)mmi 11 I

accién, de la traduccidn y la creacién de nuevas situaciones de parricipacidn en el acto escénico.
Al borrado de limites entre representacion y proceso se suma ahora la dificulead de concebir eso
que para Artaud era esencial en el teatro y que tanto condiciond ef desarrollo del acte de accién
en los sesenta: “la unicidad”. Y es que ld efimeridad y la negociacién permanente con los pablicos
¥ano garantizan lo “tnico” en oposicién a lo “repetido™ (representado). En toda picza hay algo
unico y algo repetido, tanto desde el punto de vista del creador como desde ¢l punto de vista del
piblico que participa en el evento. No s6lo por la agilizacién de nuestra relacién con la herencia
gracias a la demaocratizacion creciente de los archivos (quc se suman a los de memoria, cenestesia
¢ imaginacién propios del cuerpo), sino también porque el traslado de los procesos al espacio

’ D.‘llSl‘nO de presentactén produce €5a COI'Ilblllﬂ.ClOl’l constante d.C, I'cPﬁthlé]‘l variacidn ¢ l]ll',t.l‘l'llp'

ci6n en la que ahora participa también el pablico.

La experiencia acumulada por los creadores escénicos en mecodologias de creacion colectiva,
negociacion de la temporalidad y didlogo transdisiciplinar puede resulear muy valiosa en un
momento €n que una vez mds nos cuestionamos comio se relaciona la prictica artiscica von la
pedagdgica o la politica. Lo que un centro de arte oftece a la creacién cseénica ex la posibitidad
de participar cn esta reflexion y en este debate desde la accidn y la propucsta. Y esto e lo que han
hecho en los dltimos afios, con metodologias distintas, centros como Arteleku en San Sebatian
o el FRAC de Metz.

El reto que se plantea es el mismo que se le presenta a los artistas visuales: cémo-consepuir que ¢l
piblico se detenga, no que se acomode como en un teatro, ni que se pasee como e su visita u g
exposicién-espectaculo, sino que acepte [a invitacidn al juego, ala suspensién temporal de los ritmos
de la coridianidad y pueda de ese modo ser participe de una experiencia, de un debate o de i pro
yecto. El espectador, en [a concepcion burguesa de [o escénico, compra el tiempo del otra'para (e of
otro actie y/o viva por &l Pero hay otro modelo de espectador no acomodado: aquel que contrllmye
con su trabajo {dinero + tiempo + presencia) a la generacién de discurso. Lo que este no espectudor
espera no es meramente recibic un producto acabado que satisfaga las expectativas de plicer anun
ciadas en el precio de la entrada, sino cambién reconocer las premisas, los méeodos, los procenon y las
aperturas que han permitido o estin permitiendo la generacion de ese discurso. (Cdme vcompartle el
proceso sin arentar contra el niicleo mdgico que permite la emocidn o o asombro?

En contraste con el anacronismo-tan habitual en las insticuciones que teadicionalmente han
asumido la promocién (pero también el aislamiento social y pelitico) de lay pricticas de teatra-
lidad en la organizacién institucional de la cultura, el museo, en tanto sea capaz de eseenificar lo
politico sin espectacularizarlo, ofrecers otros escenarios para que ol cucrpo subjetivo desarrolle
todo su potencial de investigacién, de placer lidico y de pensamicnto. Se¢ traea obviamente de es-

pacios conceptuales que se pueden ubicar en cualquier lugar fisico, incluida, por qué no, la vieja

caja escénica, que en algin momento serd l:ambu;h rescacada por alguna institucién que priotice
el discurso frente al * ‘pasadismo”, la propaganda o las meras cifras, y uimcrmd'l en el cirenito de
los lugares en que pensamos y vivimos la contemporancidad.

José A, Sdncher
Catedrético de Historia del Arte en la Facultad de Bellas Artes de Cuenca,
. Universidad de Castilla-La Mancha,



