
 
PERFORMANCE E ANTROPOLOGIA E-ISSN 2237-2660 

La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma 

Bianchi, como Práctica del 
Perspectivismo Amerindio 

Diana Delgado-Ureña DíezI 
IUniversidad de Zaragoza – UNIZAR, Zaragoza/AR, España 

RESUMEN – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del Perspectivismo 

Amerindio – En este artículo se plantea una lectura de la obra Hacia (2019) como dispositivo coreográfico crítico 

frente al problema del desencantamiento del mundo derivado de la separación entre naturaleza y cultura heredada de 

la Modernidad/colonialidad. Se presentan nociones del perspectivismo amerindio como la de agencia relacional de 

todos los entes del mundo; y la del conocimiento como proceso de subjetivación que implica indefectiblemente la 

dimensión corporal, sensorial e imaginativa. El análisis contribuye al acercamiento entre la antropología y la creación 

escénica contemporánea en Brasil. 

Palabras clave: Coreografía. Perspectivismo Amerindio. Procesos de Subjetivación. Modos de Relación. 

Corporalidad. 

 

ABSTRACT – Paloma Bianchi’s Choreographic Work Hacia as a Practice of Amerindian Perspectivism – 

This text analyzes Hacia (2019) as a critical choreographic device facing the problem of disenchantment of the world 

derived from the separation between nature and culture inherited from Modernity/coloniality. Hacia puts into prac- 

tice two notions of Amerindian perspectivism: one that recognizes the relational agency of all entities in the world; 

and another which raises knowledge as a process of subjectivation that implies bodily, sensory and imaginative di- 

mensions. This analysis proposes a dialogue between the areas of anthropology and contemporary performing arts 

creation in Brazil. 

Keywords: Choreography. Amerindian Perspectivism. Subjectivation Processes. Relationship Modes. 

Corporeality. 

 

RÉSUMÉ – La Pièce Chorégraphique Hacia de Paloma Bianchi comme Pratique du Perspectivisme 

Amérindien – Cet article étude Hacia comme dispositif chorégraphique face au problème du désenchantement du 

monde issu de la séparation entre nature et culture héritée de la modernité/colonialité. Deux notions du perspecti- 

visme amérindien sont observeés: celle qui reconnaît l'agence relationnelle de toutes les entités du monde; et ce qui 

élève la connaissance comme processus de subjectivation qui implique inévitablement la dimension corporelle, sen- 

sorielle et imaginative. Le texte contribue au rapprochement entre les domaines de l'anthropologie et de la création 

scénique contemporaine au Brésil. 

Mots-clés: Chorégraphie. Perspectivisme Amérindien. Processus de Subjectivation. Modes de Relation. 

Corporéité. 
 

 

Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del Perspectivismo Amerindio 
1
 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/2237-2660102528> 

http://dx.doi.org/10.1590/2237-2660102528


E-ISSN 2237-2660 

2 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

En este artículo, analizo la obra Hacia (2019), de la artista brasileña 

Paloma Bianchi1. La pieza se presentó por vez primera en junio de 2019, en 

el Museo Reina Sofía de Madrid, como parte de las actividades del progra- 

ma de Máster en Práctica Escénica y Cultura Visual. Este trabajo coreográ- 

fico propone una práctica de subjetivación que pone de relieve una posibili- 

dad de descentramiento en la concepción occidental de lo humano desde 

una dimensión corporal e imaginativa. 

La pieza de Bianchi es una experiencia de aproximadamente media ho- 

ra dirigida a una sola persona del público por vez. Inscribo la obra en el 

ámbito de lo coreográfico porque el trabajo de la artista se estructura a par- 

tir de una serie de indicaciones textuales y de la creación de un ambiente 

sonoro que organizan, además del flujo de movimiento de los cuerpos de 

las/os espectadoras/es, un modo de atención al entorno. Si se piensa la co- 

reografía como escritura de pautas de movimiento, esta pieza funciona co- 

mo una inscripción coreográfica en la audiencia que, más allá del recorrido 

por el que conduce a los cuerpos, apela a sus capacidades sensoriales e ima- 

ginativas. 

Hacia es, además, una práctica de artes vivas en el sentido que propone  

el investigador y artista colombiano Rolf Abderhalden (2018, documento 

electrónico), codirector de la compañía Mapa Teatro, cuando dice que las 

artes vivas son: “[...] laboratorios de cuerpos, de voces, de textos y de textu - 

ras, de imágenes y de sonidos; escenarios de caos y conflictos; campos de 

fuerzas, puntos de fuga; dispositivos de actualización y montaje poético- 

político, de pensamiento-creación”. La categoría de artes vivas es útil para 

pensar la escena contemporánea en tanto que señala la apertura hacia un te- 

rritorio donde la investigación desde la práctica artística no atiende a una 

separación disciplinaria entre artes visuales, música y escena. Esta concep- 

tualización de la creación artística como pensamiento apunta a la materiali - 

dad específica de las artes (voces, sonidos, imágenes, textos y cuerpos) para  

organizar dispositivos poéticos agonistas como territorios en tensión desde  

donde se proponen preguntas y contradicciones, donde se muestra la com- 

plejidad de las relaciones con el mundo que atraviesa tanto a las y los artistas 

como al público. 

Los cuerpos del público se dejan coreografiar, acceden a recorrer un 

espacio marginal del museo, el que va de una de las puertas de entrada de 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

3 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

visitantes a la planta sótano del edificio Nouvel, donde hay un espacio des- 

tinado a talleres de encuentro con artistas y a almacén de materiales. Es un 

lugar poco transitado, situado fuera de los focos de atención del público ge- 

neral del museo, que compone una particular coreografía de movimientos 

(predecibles) alrededor de las grandes piezas icónicas del centro de arte. La  

audiencia de Hacia no es generalista: la mayor parte de las personas asisten- 

tes están implicadas en contextos de experimentación, investigación, forma- 

ción, comunicación y difusión de prácticas artísticas contemporáneas2. Cada 

persona del público acude al lugar acordado a la hora prevista después de 

haber recibido una invitación por e-mail y anotarse en una agenda virtual 

de citas. Nadie llega por casualidad a esta convocatoria. En el punto de en- 

cuentro, la artista da la bienvenida al espectador o espectadora y le indica el  

camino de bajada por unas escaleras. En la pared al lado de las escaleras hay 

un texto colgado y, un poco más allá, siguiendo una flecha y girando en una  

esquina del espacio hay unos auriculares sujetos por un hilo transparente. 

En el texto impreso colgado en la pared, la artista enuncia múltiples formas 

posibles de relacionarse con la obra. El camino marcado por los textos y las  

señales conduce inevitablemente al espectador o la espectadora hasta una 

puerta de aluminio cerrada. Detrás de esa puerta hay una pequeña sala en 

penumbra de paredes de granito con una piedra calcárea en el suelo (Figura 

1). 

Los textos juegan de una forma poética a desvelar sin decir. Una de las  

múltiples posibilidades de relación con la obra que se enuncian en el texto 

es la activación de una alteridad. Bianchi trae aquí un concepto de alteridad 

inspirado en la teoría del perspectivismo amerindio y desarrollado por 

Eduardo Viveiros de Castro. 

Según el antropólogo brasileño, en la visión amerindia del mundo, to- 

dos los seres tienen alma y, por tenerla, son humanos. La condición de hu- 

manidad se expande no solo a los animales, sino también a las plantas, los 

accidentes geográficos, los espíritus y, como en el caso de la pieza de Bian- 

chi, a la piedra. Lo particular de la piedra sería, entonces, su apariencia dife- 

renciada como piedra, su cuerpo-piedra, digamos, porque su alma, al igual 

que la del resto de los seres, sería humana. Lo que plantea la artista, según 

sus propias palabras, es generar una situación en la que haya una posibilidad 

de entrar en relación de otra manera con el mundo3. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

4 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

Diversas teorías, enfoques y herramientas conceptuales contemporá- 

neas comparten el interés por reformular los modos de relación del ser hu- 

mano con el medio desde una perspectiva crítica frente a la naturalización 

de las categorías humano-no humano, individuo-sociedad, cuerpo-mente y 

naturaleza-cultura. En el contexto expandido de este debate se sitúan las in- 

vestigaciones de Isabelle Stengers con el concepto de ecología de las prácti- 

cas, que da valor a la multiplicidad de singularidades y formas de producir y  

estar en el mundo; Donna Haraway, cuando señala modos de agencia entre 

humanos y especies de compañía; el concepto de actor-red de Bruno La- 

tour, por contemplar el principio de simetría en las relaciones entre perso- 

nas y máquinas; o, como lo analizaremos en este artículo, el perspectivismo 

amerindio de Viveiros de Castro, que propone observar la inversión de las 

categorías naturaleza y cultura desde el punto de vista indígena como aper- 

tura a otras formas de interacción con el mundo. 

Figura 1 – Piedra [Fotografia]. Foto: Paloma Bianchi (2019. 

Fuente: Archivo de la artista. 

 

El Gran Divisor Naturaleza/Cultura 

El desafío que propone Paloma Bianchi en Hacia nos hace recordar 

que nuestro estar en el mundo nos hace seres en relación. Compartimos 

imaginarios con los que nos representamos el mundo y, a partir de esas 

creencias, naturalizamos el horizonte de posibilidades en nuestras interac- 

ciones sociales. Asumimos cosmovisiones situadas, formas de explicarnos lo  

que nos rodea que vienen determinadas por condiciones materiales como el  

lugar de nacimiento, el momento histórico, el género, la edad y la clase so- 

cial. Vivimos, amamos, trabajamos y soñamos en contextos situados; y así  

como no podemos deshacernos de nuestro cuerpo sin dejar de existir, no 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

5 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

podemos pensar en operar sobre la realidad sin prestar atención a las condi - 

ciones en las que se producen y se reproducen nuestras formas de relación. 

Esta perspectiva nos alerta sobre los peligros de naturalizar las violen- 

cias que organizan de manera invisible nuestras interacciones sociales. Algu- 

nos imaginarios integrados a nuestro modo de vida occidental, como la idea  

de libertad personal asociada a la autosuficiencia y a la autonomía, vienen 

de la fe compartida en el progreso económico vinculada a la expansión de la 

burguesía como clase social dominante, al progreso del capitalismo indus- 

trial como modelo económico en el sistema colonial y al triunfo del Estado 

como forma de gobierno. Estos procesos arrancan en el siglo XVII y, para 

consolidarse, necesitan uniformar el horizonte de lo que es vivible y pensa- 

ble. 

Esos imaginarios sostenidos por la cultura como réplica de los valores 

coloniales se expanden en tensión con otros que, de manera simultánea, 

ejercen resistencias y fugas. Silvia Federici (2010), en Calibán y la bruja, se- 

ñala el lugar central del cuerpo en ese movimiento de subordinación a la 

producción y al capital: “[...] el proceso que Michel Foucault definió como 

disciplinamiento del cuerpo [...] consistió en un intento por parte del Esta- 

do y de la Iglesia para transformar las potencias del individuo en fuerza de 

trabajo” (Federici, 2010, p. 179). El disciplinamiento del cuerpo para el 

trabajo fue el resultado de una lenta transformación que, además de violen- 

cia corporal y prácticas represivas, necesitó de un cambio de mentalidad, de  

una evolución en la forma en que las personas se pensaban a sí mismas. 

Federici (2010, p. 181) describe de la siguiente forma ese proceso de 

cambio de mentalidad que sustenta una visión que organiza el mundo de 

acuerdo a categorías binarias irreconciliables: “[...] el conflicto está ahora es- 

cenificado dentro de la persona, que es presentada como un campo de bata- 

lla en el que existen elementos opuestos en lucha por la dominación”. Los 

pares razón-cuerpo, bien-mal se asocian como polaridades opuestas, dejan- 

do a la razón y a la técnica el ámbito de control y el dominio sobre el sí 

mismo y el mundo circundante; y relegando al cuerpo instintivo y apasio- 

nado a la condición de espacio para la emergencia y expresión de las emo- 

ciones. La primacía de la razón sobre la emoción, de la mente sobre el cuer- 

po, del bien sobre el mal, se convierte así en un ideal hegemónico en Euro- 

pa que se expande en todo el mundo conocido por la vía del colonialismo. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

6 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

En este contexto, es Descartes y la corriente de la filosofía mecanicista los 

que se encargan de trasladar la pelea medieval entre el bien y el mal, repre- 

sentada por ángeles y demonios, al interior de la persona. 

El precio que se paga junto con ese cambio de mentalidad que nos dis- 

ciplina como cuerpos para el trabajo industrial es el de dejar atrás (en Euro- 

pa) una concepción medieval del mundo que invisibiliza saberes colectivos, 

prácticas corporales, aprendizajes y modos de relación. Las brujas que estu- 

dia Federici (2010) son perseguidas y exterminadas por su condición de de- 

positarias de esos saberes compartidos que, cuando no se pierden irremedia- 

blemente, circulan de forma clandestina. 

Esos cambios en los modos de ser y de relacionarse, esas transforma- 

ciones en las creencias y los imaginarios compartidos se asocian con el pro- 

yecto de la modernidad colonial a partir de una ideología que reivindica la 

bondad de la razón y del conocimiento científico como camino para conse- 

guir la libertad y la autonomía individual. 

El nuevo programa ideológico que nace en Occidente necesita mante- 

ner bajo control no solo a las mujeres en su capacidad reproductiva de la 

fuerza de trabajo, sino también a las poblaciones indígenas encontradas en 

los recién descubiertos territorios americanos y a cuyos individuos no se les  

reconoce la condición de sujetos de derecho. Esos procesos no se producen 

de modo uniforme, sino más bien en movimientos de avance y retroceso de- 

terminados por resistencias y tensiones. 

El uso generalizado de la violencia como elemento regulador acaba 

imponiéndose para promover el avance de esas nuevas formas de capitalis- 

mo colonial y sus creencias asociadas. De esta Época Moderna que termina  

con la Revolución francesa y la independencia de los Estados Unidos a fina- 

les del siglo XVIII, heredamos otra gran división que sigue operando en 

nuestra manera de relación con el mundo. 

Además de la separación entre cuerpo y mente, en la Modernidad se 

abre paso la escisión entre naturaleza y cultura. Esta perspectiva antropocén- 

trica considera como naturaleza todo aquello exterior al ser humano, inclu- 

yendo seres diversos y territorios múltiples susceptibles de ser apropiados y 

dominados por el hombre y cuyo fin último sería, justamente, ser expropia- 

dos y estar a su servicio. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

7 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

Frente a esa naturaleza exterior al hombre, explotada y sumisa, su an- 

tagónico, la cultura, aparece como ese conjunto de construcciones sociales  

cuyo valor intrínseco estaría precisamente en constituirse como la expresión  

de la capacidad del ser humano de organizarse colectivamente mediante el 

manejo de la técnica. Daniel Ruiz Serna y Carlos del Cairo (2016, p. 195), 

en su aproximación crítica al naturalismo moderno, señalan: 

[...] por siglos el pensamiento occidental apuntaló una percepción de la na- 

turaleza que obedeció, primero, a un encuadre antropocéntrico y luego a 

uno racionalista, en los cuales ésta [la naturaleza] debía ser dominada para 

satisfacer las necesidades humanas. 

Esta concepción instrumental de la naturaleza separada de la sociedad 

y de la cultura es parte de ese mismo proceso de normalización de la explo- 

tación sobre los seres y territorios que integran la Modernidad. 

Las relaciones entre naturaleza y cultura que se derivan de esa escisión  

entre lo natural y lo social empezaron a cuestionarse a principios del siglo 

XX de manera específica desde la investigación etnográfica. Los relatos re - 

cogidos a partir del trabajo de campo con distintas comunidades indígenas 

desvelaron cómo aquel cisma naturalizado en Occidente entre lo dado y lo 

construido, entre lo natural y lo social, no operaba de la misma forma en las  

interacciones de grupos indígenas con el entorno en el que vivían. 

Al tiempo que la etnografía aparecía como método de investigación 

basado en el trabajo de campo, la observación y el relato que los pueblos ha- 

cían de sí mismos; en 1919, el filósofo Max Weber, invitado por la Asocia- 

ción Libre de Estudiantes de la Universidad de Munich, dictaba una confe- 

rencia con el título La ciencia como vocación. En este encuentro señaló que 

la principal consecuencia de la expansión de un imaginario en el que todo 

podía ser controlado por la razón y por la técnica era, inevitablemente, el 

desencantamiento del mundo. 

La intelectualización y racionalización crecientes no significan, pues, un cre- 

ciente conocimiento de las condiciones generales de nuestra vida. Su signifi- 

cado es muy distinto; significan que se sabe o se cree que en cualquier mo- 

mento en que se quiera se puede llegar a saber, que, por tanto, no existen en 

torno a nuestra vida poderes ocultos o imprevisibles, sino que, por el contra- 

rio, todo puede ser dominado mediante el cálculo y la previsión. Pero esto 

significa el desencantamiento del mundo (Weber, 1979 apud Rosa, 2019, p. 

199). 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

8 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

La visión de desencantamiento del mundo como consecuencia del 

proceso de transformación del sistema de relaciones de los seres humanos 

con el medio que les rodea explica de forma poética cómo el mundo, lite- 

ralmente, “[...] deja de cantar” (Rosa, 2019, p. 422) en el momento en que 

“[...] se sabe o se cree” (Rosa, 2019, p. 422) que todo estaría bajo el domi- 

nio del ser humano. 

Ese cambio de mentalidad que fue ocurriendo progresivamente duran- 

te la Modernidad conforma un nuevo ethos en cuanto forma de vida común 

de un grupo de individuos. Weber identifica esa mentalidad con el espíritu 

del protestantismo, que, en su vertiente más dura, el puritanismo, desconfía 

del cuerpo, del placer y de la comunidad en un proceso que, como señala el 

sociólogo Hartmurt Rosa (2019, p. 422), “[...] tiende a reemplazar las rela- 

ciones de resonancia por relaciones mudas con el mundo”. La idea que su- 

giere Rosa tiene que ver con pensar el mundo en términos de resonancia, 

poniendo en cuestión, así, nuestras formas de relación con todo lo que nos 

rodea, dando valor a otros modos de interacción que se podrían incorporar 

a partir de las revisiones críticas de la separación entre naturaleza y cultura. 

Esta reconsideración en cuanto a qué es naturaleza y qué es cultura se 

plantea desde el ámbito de la antropología a partir de los años 1990, mucho 

tiempo después de que los relatos de los trabajos de campo con pueblos in- 

dígenas señalaran claramente que las maneras de interacción de esas comu- 

nidades con otros seres y territorios eran distintas a las occidentales. Esta re - 

visión crítica cuestiona la división entre naturaleza y cultura como dimen- 

siones antagónicas, “[...] superando las tradicionales interpretaciones relati - 

vistas que dan por sentada la existencia de una sola y consolidada realidad 

(naturaleza) a la que se tiene acceso mediante ciertos marcos interpretativos 

histórica y socialmente situados (cultura)” (Ruiz Serna; Del Cairo, 2016, p. 

196). 

Pero ¿es el público capaz de adherir a la propuesta de relacionarse con  

una piedra?; ¿cómo inscribe la coreógrafa, además de un movimiento con- 

creto, un tipo de atención y un modo de estar para que la audiencia ponga 

en juego las dimensiones sensorial e imaginativa? Hacia distorsiona las ex- 

pectativas del público. El desafío está en transitar del desconcierto al des- 

pliegue de esa relación posible que sugiere la artista y que implica un inter- 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

9 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

cambio a partir de las dimensiones sensorial, corporal e imaginativa del es- 

pectador/a. 

Considero que este trabajo está inscrito dentro del ámbito de las prác- 

ticas críticas que discuten el problema del desencantamiento del mundo re- 

elaborando formas de interacción con lo que nos rodea. En este artículo, 

apunto a cómo la dimensión sensorial en el espectador y el ejercicio de la 

imaginación, en el sentido que la define Patricia Reed (2014, p. 87), como 

“[...] el poder de la abstracción a favor de una lógica alternativa que distri- 

buye la constelación de la vida”, permiten ensayar modos de conexión con 

el medio desde los cuales recuperar el encantamiento del mundo y sus reso- 

nancias. 

Conocer es Subjetivar: el perspectivismo amerindio como herramienta 

poética 

La operación que propone Bianchi en su pieza y el acercamiento que 

planteo en este artículo están alineados con la noción amerindia de conocer 

que describe Viveiros de Castro. Conocer significa subjetivar, es decir, atri - 

buir intencionalidad y agencia a lo que nos rodea. Esta atribución de agen- 

cia implica que el conocimiento se genera desde la relación y que esa rela- 

ción implica una transformación. En el artículo El nativo relativo, Viveiros 

de Castro (2016, p. 32) lo explica así: 

[...] el conocimiento antropológico es inmediatamente una relación social, 

pues es el efecto de las relaciones que constituyen recíprocamente el sujeto 

que conoce y el sujeto que él conoce, y la causa de una transformación (toda 

relación es una transformación) en la constitución relacional de ambos. 

El perspectivismo amerindio como teoría antropológica cuestiona la 

naturalización de las herencias de la Modernidad a partir de su observación 

de las comunidades amerindias. El punto de partida de este pensamiento es 

una serie de investigaciones etnográficas con las comunidades indígenas del  

Alto Xingú, en Brasil (Lévi-Strauss, 1973 apud Viveiros de Castro, 2010, p. 

27). 

Al plantear la idea de perspectivismo amerindio, Viveiros de Castro se  

refiere a una anécdota que cuenta Levi-Strauss en Mitológicas para llamar la 

atención sobre las diferencias en la percepción de sí mismos y del otro que 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

10 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

había entre los europeos y las comunidades indígenas en sus primeros en- 

cuentros allá por los siglos XV y XVI. 

Según el antropólogo francés, los europeos estaban convencidos de que  

los indios tenían cuerpo, pero dudaban de si tenían o no alma, mientras 

que, para los indios, el enfoque era el contrario: entendían que los europeos 

estaban dotados de espíritu, pero no veían claro si poseían o no un cuerpo. 

Por eso los sometían a distintos experimentos que provocaban dolor no con 

la intención de torturarlos, sino para comprobar si esa apariencia corporal 

con la que se presentaban era verdaderamente la de un cuerpo. 

¿Pero qué podían ser si no eran cuerpos? Bueno, para los indios, po- 

dían ser espíritus o jaguares con apariencia humana que, en ese momento, 

ocupaban la posición de predadores. Para los indios, el fondo común entre 

todos los seres es la humanidad, porque lo que compartimos es esa condi- 

ción de seres humanos y es a partir de esa condición que algunos devienen 

animales, plantas o piedras. La apariencia corporal humana no es dada, estar  

en la posición de un cuerpo humano en un mundo de relaciones entre pre- 

dadores y presas significa que quien tiene la forma humana ocupa la posi- 

ción de predador, es decir, de quien mata a otros para alimentarse. El cuer- 

po humano, para los amerindios, no viene garantizado por el nacimiento, 

deviene humano al contacto con los demás; por eso, protegen a los bebés 

recién nacidos para evitar que los espíritus de otros seres ocupen sus cuerpos  

(Viveiros de Castro, 2010, p. 50). 

La condición compartida es la humanidad, no la animalidad, lo que 

supone que todo lo que nos rodea es humano y que, por ende, vivimos ro- 

deados de predadores dispuestos a matarnos. En esta visión del mundo no 

existe una naturaleza externa ahí fuera para ser dominada, sino que la natu- 

raleza es esencialmente un entorno social, el espacio compartido donde se 

desarrollan las interacciones entre predadores y presas, sabiéndose que esas  

posiciones, las de predador y presa, no son fijas y que, dependiendo de la si- 

tuación, cambian. 

Una de las cuestiones que Viveiros de Castro pone en valor de la cos- 

movisión amerindia es un modo de conocer totalmente distinto al occiden- 

tal. Si, en nuestras sociedades, lo que hago para conocer algo es objetivarlo, 

es decir, considerarlo fuera y aparte de mí, intentar diseccionarlo, dividirlo, 

distanciarlo, otorgarle un lugar en la cadena jerárquica, utilitaria y funcio- 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

11 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

nal; en las sociedades amerindias, el conocimiento pasa por subjetivar, por 

colocarse en el lugar de aquello que se quiere conocer. 

El conocimiento tiene que ver con colocarse en la posición del otro. 

Este planteamiento es un desafío para el modo de conocimiento occidental 

que Viveiros de Castro (2013, p. 25) describe así: 

[...] nuestro ideal de Ciencia se guía justamente por el valor de la objetivi- 

dad: debemos ser capaces de especificar la parte subjetiva que entra en la vi- 

sión del objeto y no confundir eso con la cosa en sí. Conocer, para nosotros, 

es des-subjetivar tanto como sea posible. 

Des-subjetivar significa extraer la capacidad de agencia y la intención 

de todo lo que hay alrededor, considerarlo como un objeto para garantizar 

la posibilidad de manipulación y control. Al contrario, si nos colocamos en 

el esquema de pensamiento amerindio, la posibilidad de conocer pasa por 

subjetivar. En el texto que lee el espectador/a mientras va camino de la sala 

donde se encontrará con la piedra se sugiere un tipo de disposición en rela- 

ción con ese planteamiento al advertirse: “[...] posiblemente es un desafío / o 

un esfuerzo hacia algo / es ciertamente una decisión de implicarse / es depen- 

diente de la posición en que se elige estar” (Bianchi, 2019). 

Bianchi trabaja considerando el desplazamiento conceptual amerindio 

que entiende la naturaleza como relación. La alteridad, en esta visión del 

mundo, es una posición que cambia dependiendo de la situación. La prime - 

ra consecuencia para la antropología es asumir que “[...] la incomprensión 

de [...] realidades se debe a una genuina alteridad conceptual [...] que unas 

realidades no son relativas ni traducibles a otras, sino que constituyen otros 

mundos” (Holbraad en Carrithers et al., 2010 apud González-Abrisketa; 

Carro-Ripalda, 2016, p. 119). 

Desde el lugar situado de una espectadora occidental, la potencia de la  

escena en cuanto campo de experimentación de mundos posibles pasa por la  

operación de subjetivar la piedra, por entrar en un mundo donde las piedras 

tienen alma. Ese mundo, en nuestro contexto, es accesible en el entorno del 

intercambio artístico y, para el público, se concreta en una experiencia sen- 

sorial e imaginativa. 

Asumir este planteamiento y ponerlo en práctica como espectadora 

significó para mí entender que el trabajo plantea una interrupción, un esta- 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

12 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

do de suspensión, una forma de estar hacia como condición previa para ha- 

cer efectiva la potencia de la situación en su dimensión relacional. 

La Invitación de Hacia 

La convocatoria para asistir a la pieza consistía en una invitación por e- 

mail en la que había un calendario para anotarse y un texto que decía: Esto 

no es un juego entre sujeto y objeto / tal vez sea una cooperación o un espacio 

para un encuentro o una decisión / es ciertamente una invitación. 

Esta invitación textual funcionaba en tres niveles: 1) ofreciendo una 

primera aproximación conceptual al marco de trabajo en el que la artista si - 

túa su propio trabajo, 2) anticipando algunas de las posibilidades de expe- 

rimentar la pieza, 3) e imaginando un tipo concreto de audiencia para el 

trabajo, una capaz de sentirse apelada por las ideas de cooperación, encuen- 

tro y decisión. 

En las operaciones de ese espectador o espectadora emancipada que 

Rancière (2010, p. 27) nos enseñó a reconocer, “[...] se trata de ligar lo que 

se sabe con lo que se ignora, de ser al mismo tiempo performistas que des- 

pliegan sus competencias y espectadores que observan lo que sus competen- 

cias pueden producir”. 

Esa simultaneidad en mantener un estado de interacción activo y a la 

vez ser conscientes de la manera en que elaboramos el sentido señala al pú- 

blico como determinante en la operación de dotar de sentido a esta pieza 

coreográfica. 

Sostener el Suspense 

La artista daba la bienvenida a un/a espectador/a por vez en un punto 

de encuentro cercano a una de las entradas del museo. No había ningún ti- 

po de conversación previa, sencillamente una bienvenida y la indicación de  

bajar unas escaleras. En el primer tramo de escaleras, colgado en la pared, 

un texto de la creadora, más extenso (Figura 2), profundizaba en la explica- 

ción. El comienzo de ese texto decía: esto no es una instalación/ es una invo- 

cación de la imaginación/ tal vez sea una invitación a la concreción/ tal vez sea 

una posible alteridad/ o un espacio para comprometerse. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

13 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

Este texto, al igual que el mensaje de la invitación que la artista envia- 

ba por e-mail a cada persona del público, anunciaba algo que el público no 

sabía qué podría ser. Los textos componían un relato que funcionaba apla- 

zando las certezas, multiplicando el imaginario de posibilidades y sostenien- 

do el suspense. La espectadora, el espectador, no sabía lo que iba a encon- 

trar, pero ese algo-alguien que el texto anticipaba de forma ambigua y que 

supuestamente él o ella encontraría en algún lugar del camino, esa posible al- 

teridad que se nombra, no es otra cosa que la oportunidad para una relación 

inédita. 

 
Figura 2 – Texto en la pared [Fotografía]. Foto: Paloma Bianchi (2019). 

Fuente: Archivo de la artista. 

Una flecha en la pared indicaba que había que girar hacia una esquina 

del espacio en dirección a un pequeño cuadrado de aproximadamente tres 

metros cuadrados que daba a una puerta de aluminio cerrada. Del techo 

colgaba un hilo que llevaba enganchados unos auriculares y un reproductor 

de sonido. La grabación del reproductor indicaba que se podían escuchar las  

pistas de audio en el orden y las veces que se quisiera y que se podía cruzar 

la puerta en el momento en que se deseara. 

Al otro lado de la puerta había un espacio todavía más pequeño, en 

penumbra, iluminado por una lámpara colgada del techo y rodeada de un 

filtro de plástico negro que hacía caer un haz de luz muy tenue sobre la su- 

perficie de una piedra caliza. La piedra estaba sobre el suelo, tenía una for- 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

14 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

ma triangular irregular de aproximadamente 25 centímetros de largo, 15 de 

ancho y ocho de altura. Era suave, no muy grande, estaba sobre un suelo de 

granito. 

La música que se escuchaba a través de los auriculares era una graba- 

ción binaural. Los ritmos binaurales son estímulos auditivos en frecuencias  

diferenciadas para cada oído. Las investigaciones sobre este tipo de sonidos  

en el ámbito de la psicofísica dicen que una escucha prolongada facilita “[...] 

la alteración de las ondas cerebrales y de los estados de conciencia” (Gonzá- 

lez Velasco, 2013, p. 42). El sonido convocaba a una concentración de la 

atención para situar al público en un lugar de escucha e introspección. 

Ser el Otro en los Propios Términos: la inconstancia del alma salvaje 

Esa primera estrategia artística en Hacia (que relatamos en la sección 

anterior) coincide con uno de los principios metodológicos de la teoría que 

propone Viveiros de Castro, visto que comienza con la suspensión de las 

propias certezas. Hacia existe cuando ese espectador o espectadora emanci- 

pada se implica de manera reflexiva en la propuesta de relacionarse con una  

piedra. Esa implicación no puede ser unívoca, necesariamente pasa por la 

sensibilidad particular de cada persona del público. Planteo que en el ejerci - 

cio de suspensión de certezas puede aparecer lo inesperado de una relación y  

que este trabajo artístico se puede leer desde nociones del aparato concep- 

tual del perspectivismo amerindio4. 

La estrategia de suspensión del flujo de lo cotidiano y la interrupción 

de cualquier expectativa que anticipara el sentido de la experiencia se con- 

cretaron con el uso de textos que funcionaron como un juego de superposi- 

ciones con el que se sugiere la capacidad multidimensional de la experiencia.  

Los textos de carácter lúdico estaban dispuestos de manera que, a lo largo de  

la lectura, iban organizando una sucesión paradójica de posibilidades en la 

que cada línea amplificaba o contradecía la línea anterior. Este procedi- 

miento despliega los sentidos hacia lo incierto y lo múltiple. Sugiero que 

esos textos se inspiran en lo que Viveiros de Castro (2018) llama la incons- 

tancia del alma salvaje y que se refiere a las observaciones que, en su misión 

evangelizadora, los jesuitas hacían de las comunidades indígenas, que así  

como recibían y acataban las creencias y las normas de la religión coloniza- 

dora, también las dejaban de lado y regresaban a sus propias costumbres. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

15 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

La ligereza del comportamiento amerindio, la capacidad de transitar 

entre universos de creencias dispares, resultaba sorprendente y molesta para  

los jesuitas, o al menos es así como aparece señalada en los textos de los reli- 

giosos que Viveiros de Castro cita como fuentes de su observación. Para el 

antropólogo, sin embargo, esa capacidad de tránsito de un ethos a otro, de 

un comportamiento a otro, constituye un elemento esencial para pensar la 

relación de los indígenas con la alteridad, con ese otro que, para los indios, 

eran los jesuitas. Viveiros de Castro (2018, p. 192) lo explica así: “[...] el 

problema entonces consiste en determinar el sentido de ese compuesto de 

volubilidad y obstinación […], es comprender, en fin, el objeto de ese obs- 

curo deseo de ser el otro, pero según sus propios términos, he aquí el miste- 

rio”. 

Ser el otro según los propios términos es una aspiración que tiene sen- 

tido en una sociedad donde lo que tiene valor es la interacción y el inter- 

cambio más que el esfuerzo por preservar y sostener las propias costumbres,  

por mantener de la identidad5. La inconstancia como forma de interacción 

ocurre cuando se prioriza la relación por encima de la identidad. La relación 

de los pueblos indígenas con lo que desconocen pasa por una operación de 

subjetivación, por “[...] ser otro en los propios términos” (Viveiros de Cas- 

tro, 2018, p. 192). 

La Generación de Marcos 

Hasta ahora he descrito dos de los procedimientos artísticos utilizados 

en la pieza Hacia relacionándolos con las ideas de Viveiros de Castro: el 

primero, la suspensión de las propias certezas como modo de aproximación 

metodológica en el que coinciden Bianchi y Viveiros de Castro; y el segun- 

do, la multiplicidad de imaginarios que despliega el texto y que se conectan  

con la idea de la inconstancia del alma salvaje y con la dimensión relacional  

que esa idea trae consigo. 

En esta pieza, Bianchi dirige la atención y los cuerpos del público 

usando unos elementos espaciales muy sencillos (Figura 3), pero que, sin 

embargo, son determinantes para inscribir la corporalidad de la audiencia 

en un estado de concentración que convoque las dimensiones sensorial e 

imaginativa. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

16 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

El sociólogo Erving Goffman investigó sobre el modo en que nuestra 

experiencia se organiza a partir de construcciones de lo real que adquieren 

sentido al articularse unas con otras6. Un marco “[...] es un dispositivo cog- 

nitivo y práctico de atribución de sentidos, que rige la interpretación de una 

situación y el compromiso en esta situación, ya sea que se trate de la rela- 

ción con otro o con la acción en sí misma” (Isaac, 1999, p. 63): 

Figura 3 – Auriculares, móvil, cartel [Fotografía]. Foto: Paloma Bianchi (2019). 

Fuente: Archivo de la artista. 

Siguiendo con este planteamiento, Hacia organiza una disposición de 

elementos espaciales, sonoros y textuales que generan ese marco de posibili - 

dad de interacción con la piedra. La pieza coreografía el movimiento y la 

disposición de los cuerpos del público llevándolos de una situación de incer- 

tidumbre y curiosidad a un lugar de escucha, atención e introspección, ha- 

cia un espacio protegido, íntimo y privado. 

Hacia como Práctica de Subjetivación 

Este trabajo artístico apunta posibilidades de fuga en los modos de co- 

nocer y en las formas de relación proponiendo al espectador/a la interacción  

con una piedra. En la sociedad occidental, esa relación solo es viable en es- 

pacios que acogen experiencias sensoriales e imaginativas, como es el que se 

abre en el encuentro con una obra artística. La operación de subjetivar la 

piedra es singular, situada y parcial. Incluyo en el artículo la narración de mi  

experiencia como espectadora que da cuenta de cómo las dimensiones sen- 

sorial e imaginativa son espacios fértiles para buscar entrelazamientos de 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

17 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

sentidos y conexiones inéditas que expanden, desde lo particular y lo frag- 

mentario, las posibilidades de relación con el mundo. 

Me siento al lado de la piedra y me dan ganas de tocarla, acaricio su superficie y 

me doy cuenta de que está fría, es suave, pero irregular. La miro fijamente y me re- 

cuerda a la cabeza de un cordero, me imagino que, si estuviera en una cueva, sería 

un volumen ideal para representar un bisonte o alguno de los animales que se ca- 

zaban en la prehistoria. Cojo la piedra con las dos manos, pesa bastante; le doy la 

vuelta para observarla desde otra perspectiva y, en este movimiento que involucra 

el peso de la piedra y el movimiento de mi cuerpo sosteniéndola y girándola, me 

acuerdo de la película de vampiros de Jim Jarmusch, Only lovers left alive (2013). 

Los protagonistas de esta historia de amor que cruza el tiempo y el espacio tenían 

que llevar guantes para protegerse de la extrema sensibilidad de su sentido del tac- 

to, porque, cuando se quitaban los guantes y tocaban algo, eran capaces de revivir 

el pasado completo de aquello que tocaban y su cuerpo vampírico era atravesado 

por una secuencia acelerada de imágenes que los dejaba exhaustos. El tacto vampí- 

rico convoca la sucesión de imágenes de un tiempo fantasma, de un tiempo conte- 

nido en lo inanimado. En el momento de sostener la piedra entre las manos ima- 

gino que, si fuera Tilda Swinton, la actriz vampira de Jarmusch, podría revivir la 

historia de la piedra a través de las imágenes de los lugares donde estuvo. Imagino 

que mis huesos piedra resuenan con esta piedra triangular. Sostengo la piedra entre 

las manos buscando desde el tacto esa resonancia con esta piedra concreta que he 

aprendido silente, pero que con la imaginación he poblado de matices y de histo- 

rias. Dejo la piedra en el suelo en la posición que la encontré y decido salir. Cruzo 

la puerta y el espacio iluminado del afuera del museo. Salir a la luz es salir de la 

ficción. Dejo los auriculares en el gancho que cuelga y camino hacia la salida (Re- 

lato de Diana Delgado-Ureña, Madrid, 2019). 

Este relato, al igual que otros testimonios que Bianchi recogió en con- 

versaciones informales con el público, muestra un modo de interacción con 

la obra que reorganiza la situación “[...] por atribución de subjetividad o 

agencia a las ‘llamadas’ cosas” (Viveiros de Castro, 2013, p. 28). La opera- 

ción de subjetivar la piedra para interactuar con ella coloca al espectador/a 

en una visión del mundo animista, la misma de los indios “[...] que creen 

que los animales, las plantas, hasta incluso las piedras, también tienen alma” 

(Viveiros de Castro, 2013, p. 26). Algunas personas sintieron afinidad con 

la quietud de la piedra, se hicieron pasar por piedra, otras experimentaron 

una emoción de rechazo, inventaron diálogos, reconstruyeron su pasado o 

inventaron su futuro. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

18 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

La cuestión central es pensar el ejercicio de subjetivación como una 

práctica que ensaya el descentramiento de la hegemonía antropocéntrica. 

Como dice Tim Ingold (2015, p. 225, traducción mía): “[...] el animismo 

no trata de restaurar la agencia a las cosas; lo que intenta es traer las cosas de  

vuelta a la vida. Darnos espacio para respirar”7. La operación de subjetivar 

para conocer insiste en la dimensión relacional del conocimiento y también 

en la asunción de la capacidad de agencia e interacción de seres dotados de 

alma, como las piedras, que, en Occidente, consideramos ajenos a la posibi - 

lidad de intercambio más allá del contexto del arte. 

Hacia como obra coreográfica apela a la dimensión corporal del públi- 

co en sus dimensiones sensorial e imaginativa, en su capacidad de conocer 

mediante la operación de subjetivar. En este artículo he propuesto pensar la  

obra como una práctica de perspectivismo amerindio asociada a dos nocio- 

nes centrales de esa teoría: la de considerar a todos los seres dotados de 

agencia para la relación y la que concibe el conocer como un proceso de 

subjetivación. 

La interacción entre la práctica artística y la teoría antropológica tiene 

el valor de señalar aperturas para ensayar modos de intercambio que desde 

la dimensión corporal e imaginativa contribuyan a desnaturalizar las creen- 

cias que organizan las relaciones con el mundo circundante. El descentra- 

miento de lo humano es una de las líneas de acción críticas con respecto a 

los presupuestos de la Modernidad que invita a refundar otras interacciones  

con lo que nos rodea. La coreografía tiene la capacidad de inscribir los cuer- 

pos del público en una pauta de movimiento y atención que genera estados 

de apertura sensorial. Es desde esas posiciones desplazadas que resuenan en 

el cuerpo y la imaginación del público que se ensayan otras formas de rela- 

ción. 

Notas 

 
1 Paloma Bianchi es docente, investigadora, bailarina y coreógrafa profesional. 

Es licenciada en la especialidad de Performance de los Estudios de la Facultad  

de Comunicación de las Artes del Cuerpo de la Pontificia Universidad Católica 

de São Paulo – PUC-SP. Los intereses de su investigación doctoral se vinculan 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

19 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

con la noción de perspectivismo en Viveiros de Castro y el pensamiento ame- 

rindio de Ailton Krenak y Daví Kopenawa. 

2 Se trata de una audiencia sectorial de entre 20 y 60 años aproximadamente que  

reúne a jóvenes artistas, artistas profesionales de mayor trayectoria, junto con 

investigadoras/es y personas interesadas en prácticas artísticas contemporáneas 

con formación en artes, humanidades, ciencias sociales y arquitectura. 

3 Comentarios de Paloma Bianchi en una entrevista sobre el trabajo realizada el 

9 de octubre de 2019. 

4 Una investigación cualitativa sobre la recepción de la obra que considerara va- 

riables sociológicas del público como raza, clase, género y procedencia geográ- 

fica podría aportar, a partir de testimonios, una consideración más amplia so- 

bre si la pieza consigue (o no) hacer tambalear la tradición moderna/colonial. 

En todo caso, esa indagación queda fuera del objeto de este artículo, que pro- 

pone una lectura de los procedimientos artísticos de la obra desde las nociones 

del perspectivismo amerindio a partir de mi experiencia como espectadora to- 

mando en cuenta los intereses de investigación de la artista. 

5 Viveiros de Castro hace suyas las preguntas del antropólogo norteamericano 

James Clifford cuando dice: “¿Qué cambia cuando el sujeto de la ‘historia’ ya  

no es occidental? ¿Cómo se presentan las historias de contacto, resistencia y 

asimilación desde el punto de vista de grupos en los que el intercambio, antes 

que la identidad, es el valor fundamental a sostener?” (Clifford, 1988, p. 344, 

traducción mía). En el original en inglés: “What changes when the subject of 

‘history’ is no longer Western? How do stories of contact, resistance, and assi - 

milation appear from the standpoint of groups in which exchange rather than 

identity is the fundamental value to be sustained?” 

6 Esta noción de la superposición de marcos que estructuran la experiencia seña- 

la que la realidad que vivimos se construye en un acuerdo social, en un acuerdo 

dinámico donde parte de los límites son heredados y parte se van actualizando 

en el tiempo. Esta noción, trabajada en seminarios de investigación con el pro- 

fesor José A. Sánchez, ayuda a pensar cómo en un espacio compartido se gene- 

ra una definición común de lo que es la realidad, pero también cómo ese real 

puede cambiar, coincidiendo con que los marcos también se transforman, se 

desplazan, se quiebran y se vuelven a levantar. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

20 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

7 En el original: “Animism is not about restoring agency to objects; it is about 

bringing things back to life. It gives us room to breathe” (Ingold, 2015, p. 

225). 

 
Referencias 

ABDERHALDEN, Rolf. ¿Artes vivas?. In: RODRÍGUEZ, Marta (ed.). Mapa 

Teatro: el escenario expandido. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 

2018. P. 707-716. 

CLIFFORD, James. The Predicament of Culture: twentieth century 

ethnography, iiterature, and art. Cambridge: Harvard University Press, 1988. 

FEDERICI, Silvia. Calibán y la bruja: mujeres, cuerpo y acumulación origi- 

naria. Madrid: Traficantes de Sueños, 2010. 

GONZÁLEZ VELASCO, Pedro Miguel. Influencia de la estimulación sonora 

binaural en la generación de ondas cerebrales: estudio electroencefalográfico. 

2013. Tesis (Doctorado en Neurociencia) – Universidad Complutense, Madrid, 

2013. 

GONZÁLEZ-ABRISKETA, Olatz; CARRO-RIPALDA, Susana. La apertura on- 

tológica de la antropología contemporánea. Revista de Dialectología y Tradi- 

ciones Populares, Cambridge, v. 71, n. 1, ene./jun. 2016. 

ISAAC, Joseph. Erving Goffman y la microsociología. Barcelona: Gedisa, 1999. 

INGOLD, Tim. Being alive to a world without objects. In: HARVEY, Graham 

(ed.). The Handbook of Contemporary Animism. London: Routledge, 

2015. P. 213-225. 

RANCIÈRE, Jacques. El espectador emancipado. Castellón: Ellago Ediciones, 

2010. 

REED, Patricia. Logic and Fiction: notes on finance and the power of recursivity.  

In: NEIDICH, Warren (ed.). The Psychopathologies of Cognitive Capitalism: 

part two. Berlin: Archive Books, 2014. P. 87. 

ROSA, Hartmurt. Resonancia: una sociología de la relación con el mundo. Ma- 

drid: Katz, 2019. 

RUIZ SERNA, Daniel; DEL CAIRO, Carlos. Los debates del giro ontológico en  

torno al naturalismo moderno. Revista de Estudios Sociales, Bogotá, n. 55, p. 

193-204, ene./mar. 2016. 

http://seer.ufrgs.br/presenca


E-ISSN 2237-2660 

21 
Diana Delgado-Ureña Díez – La Pieza Coreográfica Hacia, de Paloma Bianchi, como Práctica del 

Perspectivismo Amerindio 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 11, n. 2, e102528, 2021. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca> 

 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas Caníbales. Buenos Aires: Katz, 

2010. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. La mirada del Jaguar. Buenos Aires: Tinta 

Limón, 2013. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. El nativo relativo. Avá: Revista de Antro- 

pología, Misiones, n. 29, p. 29-69, dic. 2016. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. La inconstancia del alma salvaje. Los Pol- 

vorines: Universidad Nacional de General Sarmiento, 2018. 

 
Diana Delgado-Ureña Díez es Doctoranda en Universidad de Zaragoza. Coordi- 

nadora en Máster de Práctica Escénica y Cultura Visual de la Universidad de Cas- 

tilla La Mancha. Investigadora asociada ARTEA. Grupo de Investigación y Crea- 

ción Escénica. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2693-316X 

E-mail: dianadelgadou@gmail.com 

 
Este texto original, revisado por Adriana Carina Camacho Álvarez, también se en- 

cuentra publicado en inglés en este número del periódico. 

 

Recibido el 30 de abril de 2020 

Aceptado el 20 de octobre de 2020 

 
Editor a cargo: Ana Sabrina Mora 

 
Este é um artigo de acesso aberto distribuído sob os termos de uma Licença Crea- 

tive Commons Atribuição 4.0 Internacional. Disponível em: <http://creativecom 

mons.org/licenses/by/4.0>. 

http://seer.ufrgs.br/presenca
mailto:dianadelgadou@gmail.com
http://creativecom/

	El Gran Divisor Naturaleza/Cultura
	Conocer es Subjetivar: el perspectivismo amerindio como herramienta poética
	Sostener el Suspense
	Ser el Otro en los Propios Términos: la inconstancia del alma salvaje
	La Generación de Marcos
	Hacia como Práctica de Subjetivación
	Notas
	Referencias

